# 平成 26 年度 日本大学大学院 文学研究科 学位請求論文

受難、連帯、再生

— A Mask における Sabrina と Chastity—

英文学専攻

桶田由衣

序論 i

| 第一 | 章 Poems  | of Mr. John Milton における A Mask                     |
|----|----------|----------------------------------------------------|
|    |          | 一美徳を備えた範例的存在としての the Lady と Sabrina―・・・1           |
|    | 第一節      | Poems に掲載された作品とその順                                 |
|    | 第二節      | On the Morning of Christ's Nativity から The Passion |
|    |          | 一範例的存在の Christ と救済のテーマー                            |
|    | 第三節      | On Time, Upon the Circumcision, At a Solemn Musick |
|    |          | 一罪、堕落そして救済のコントラストー                                 |
|    | 第四節      | An Epitaph on the Marchioness of Winchster から      |
|    |          | Another on the Same—死と再生—                          |
|    | 第五節      | L'Allegro, Il Penseroso                            |
|    |          | -A $Mask$ に見られる水平・垂直の視点 $-$                        |
|    | 第六節      | ãSonnetöのテーマー愛、自省、成長、徳一                            |
|    | 第七節      | Arcades と Lycidas— 救世主的存在の登場—                      |
|    | 第八節      | 各作品と A Mask との関連性                                  |
|    |          |                                                    |
| 第二 | 章 A Mash | kの主題一親子関係、結婚を中心に一・・・・・・・・・40                       |
|    | 第一節      | A Mask の主題、構成                                      |

- 0
  - 第二節 仮面劇としてのジャンルから見た A Mask
  - 第三節 the Attendant Spirit と Comus の比較
  - 第四節 the Lady と Comus の比較
  - the Elder Brother と the Second Brother そして the Attendant Spirit 第五節
  - 第六節 the Lady と Comus の論争
  - the Lady の弟たちの襲撃、Sabrina による救出、終幕 第七節
- 第三章 A Mask における the Lady と Sabrina の精神的な結びつき・・・・83 第一節 the Lady と Comus が最初に拠り所にするもの

- 第二節 A Mask における親子関係と Jung の理論
- 第三節 Comus とその親子関係
- 第四節 the Lady と Sabrina の関係性
- 第五節 精神的な拠り所としての Sabrina の役割
- 第六節 Sabrina による õbaptismöと女性の連帯

### 第四章 A Mask における õchastityöと õcharityö

- Christian Doctrine における定義から-・・・106
- 第一節 A Mask における ocharity oから ochastity oへの置換
- 第二節 当時の一般的なõchastityö観と Miltonの作品におけるõchastityö観
- 第三節 Christian Doctrine における õchastityöと A Mask との関連性
- 第四節 Christian Doctrine における õcharityöと A Mask との関連性
- 第五節 õchastityö, õtemperanceö, õpatienceö, そしてõcharityöへ
- 第六節 őbaptismöと Sabrina による the Lady 救出の関連性

## 第五章 ギリシア・ローマ神話からキリスト教へ

õhaemonyö、õchariotö、õbaptismöに見られる Sabrina のキリスト教的要素

· · · 128

- 第一節 Christ と Sabrina の関連性
- 第二節 予表について
- 第三節 Milton とその作品に見られる予表
- 第四節 õhaemonyöの点からみる Sabrina の救世主的要素
- 第五節 õchariotöの点からみる Sabrina の救世主的要素
- 第六節 őbaptismöの点から Sabrina の救世主的要素

### 第六章 A Mask から The Voyage Out へ

- -Woolf の Milton 受容における Ambiguity-・・・158
- 第一節 A Mask 及び Milton の他の作品と Woolf との関連性
- 第二節 Rachelの誤読と男性の暴力的支配
- 第三節 Sabrina を引用した Woolf の意図

第四節 Rachel の死―Virginia Stephen の死と作家 Virginia Woolf の誕生―

at 論 i

参考文献

初出一覧

## 序論

#### 第一節 A Mask の粗筋、創作経緯

17世紀英国詩人 John Milton (1608-74) の作品 A Mask (1634) は、全 1,023 行からなる仮面劇である。「本作品は、1634年9月29日の Michaelmas に Shropshire の Ludlow 城において上演された。先ず、簡潔に A Mask の粗筋について説明する。主人公 the Lady は、弟たちと共に父親の元に向かう途中、Bacchus と Circe の子で、肉欲に耽る魔神 Comus の住む森の中で弟たちとはぐれる。森で迷う the Lady に Comus が甘言を用いて近づき、自分の魔殿へと誘う。一方、姉を探す弟たちの元に、the Attendant Spirit が羊飼い Thyrsis として登場する。そして、the Lady の危機的状況を伝え、Comus 撃退のための魔除けの薬草 ôhaemony ôを弟たちに渡す。その結果、弟たちは Comus を撃退する。しかしながら、弟たちは the Attendant Spirit に忠告された方法で、Comus の呪縛を解くために必要な杖を Comus から奪うことに失敗する。そして弟たちは Comus を逃がすことになる。そこで再び現れた the Attendant Spirit が Severn 川の仙女 Sabrina を呼び出し、Sabrina によって the Lady は救出される。

A Mask が上演されたのが 1634 年であり、晩年の Milton の大作である叙事詩 Paradise Lost (1667)、Paradise Regain'd (1671)、Samson Agonistes (1671) の執筆 年から考えると、A Mask は Milton の初期の頃の作品である。A Mask が 1,023 行である一方、Paradise Lost が 10,565 行で A Mask の約 10 倍、Paradise Regain'd が 2,070 行で約 2 倍、Samson Agonistes が 1758 行で約 2 倍となる。3 作品と比較すると、A Mask は短い作品である。また A Mask の形式について、Edward R. Weismiller は、Paradise Lost、Paradise Regain'd、Samson Agonistes と異なる点はあるものの、blank verse を採用しつつ、 õElizabethan and Jacobean masque and dramaöを想起させる形になっていると指摘する。 <sup>2</sup> A Mask の大部分は blank

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A Mask は次のテキストを使用する。John Milton, A Mask, Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition, eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy (London: Harcourt, Brace and Company, 1951) 55-91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 詳しくは、A. S. P.Woodhouse, Douglas Bush and Edward R. Weismiller, A Variorum Commentary on The Poems of John Milton, gen. ed. Merritt Y. Hughes, Vol. 2, Part 3, (London: Routledge and Kegan Paul Ltd., 1972) 1038-52.を参照されたい。また、才野重雄も、A Mask における無韻詩の詩形が、主題の展開と調和してい

verse を用いつつも、the Lady が Echo に呼びかける詩歌、Sabrina を呼び出す詩歌、Sabrina がそれに応える詩歌、the Attendant Spirit が the Lady と弟たちを両親の元へと導く際の詩歌そして無事子ども達が両親の元に辿りついた際の the Attendant Spirit による詩歌の計 5 つの詩歌は、いずれも脚韻を踏んでいるという特徴がある。先に述べたように A Mask は、晩年の作品と比較しても行数こそ少ないものの、blank verse を用いられている。さらに新井明が指摘しているように、 $Paradise\ Lost$  と同様に晩年の作品  $Paradise\ Regain'd\ C$  における試練、誘惑のテーマは、A Mask にも見られることから、 $Milton\ U$  は生涯に渡って一貫したテーマで作品を創作したと言える。 $^3$ 

次に、A Mask 執筆の背景について説明する。本作品は、Bridgewater 伯 John Egerton の Wales 総督就任を祝うために、Henry Lawes からの執筆依頼を受けた Milton が創作したものである。仮面劇の配役について言うと、Bridgewater 伯の子女である 15 歳の Alice Egerton が the Lady を、11 歳の John、9 歳の Thomas が それぞれ the Elder, Second Brother を演じている。4 A Mask の冒頭は Lawes 扮する the Attendant Spirit が登場するところから始まる。the Attendant Spirit は、本来の持ち場である oBEFORE the starry threshold of Joves Courtö (A Mask 1) から離れ、the Lady 達のいる地球に来た理由を次のように説明する。

Where his fair off-spring nursøt in Princely lore,

Are coming to attend their Fathers state,

And new-entrusted Scepter, but their way

Lies through the perplex of this drear Wood,

The nodding horror of whose shady brows

Threats the forlorn and wandring Passinger.

And here their tender age might suffer perill,

ると指摘している。才野重雄,『仮面劇コーマス』(東京:南雲堂, 1978) 125. <sup>3</sup> ジョン・ミルトン,『楽園の回復・闘技士サムソン』,新井明訳 (東京:大修館, 1982) 166.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Milton に A Masque の執筆依頼をした Lawes は、三人の子女の音楽教師であった。 John Milton, A Masque presented at Ludlow Castle. 1634, The Poems of John Milton, eds. John Carey and Alastair Fowler (London and Harlow: Longmans, 1968) 168.

But that by quick command from Soveran Jove

I was despatcht for their defence, and guard; (A Mask 34-42)

the Attendant Spirit は、the Lady とその弟たちが父親の盛儀に向かう道中で陰鬱な森において、危険にあうことになるため、自らが派遣されたと言う。そして、the Attendant Spirit の言う危険というのは、陰鬱な森に住む Comus による誘惑である。5 Comus の誘惑とは次のようなものである。

| Comus namød,                                                            |  |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|                                                                         |  |  |  |  |  |
| Offring to every weary Travailer,                                       |  |  |  |  |  |
| His orient liquor in a Crystal Glasse,                                  |  |  |  |  |  |
| To quench the drought of $Ph\alpha bus$ , which as they taste           |  |  |  |  |  |
| (For most do taste through fond intemperate thirst)                     |  |  |  |  |  |
| Soon as the Potion works, their human countonance,                      |  |  |  |  |  |
| is changød                                                              |  |  |  |  |  |
| Into som brutish form of Woolf, or Bear,                                |  |  |  |  |  |
| Or Ounce, or Tiger, Hog, or bearded Goat,                               |  |  |  |  |  |
|                                                                         |  |  |  |  |  |
| And they,                                                               |  |  |  |  |  |
|                                                                         |  |  |  |  |  |
| all their friends, and native home forget                               |  |  |  |  |  |
| To roule with pleasure in a sensual stie. (A Mask 58, 64-71, 73, 76-77) |  |  |  |  |  |

Comus は、自分の住む森を通る者に魔酒をすすめる。勧められた人間もまた、太陽神 Phò bus の日差しのために、喉の渇きを覚えているため、Comus の魔酒を飲む。そして Comus の魔酒を飲んだ者は、顔が獣になり、淫楽に陥ってすべての友や故郷も忘れる。このことから、Comus の魔酒には単に人間の姿を変えるのみならず、肉欲に陥らせる力も含まれていることがわかる。また、A Mask

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comus の出生、親子関係については、第二章、第三章で詳細に論じる。

が上演されたのが、Michaelmas という日であることについて、Roy Flannagan は次のように説明する。 õMichaelmas was a time of potential misrule or of what was called the õlawless hour,ö not unlike Halloween; thus it was an appropriate time to unleash a figure Comus, a god of misrule.ö Michaelmas は無秩序を示す時節であり、Comus を表象すると言う。そのため、Michaelmas に行う *A Mask* に Comus を登場させることで、Comus の無秩序性がより明白となり、そこからの解放というテーマもまた際立つのである。

ところで、先に述べたように、A Mask は Bridgewater 伯 John Egerton の Wales 総督就任を祝うために創作され、上演されたものである。Marjorie Hope Nicolson は、当時の仮面劇のテーマとして、õthe triumph of Virtue over Viceöが根本にあり、A Mask もその流れを汲んでいると言う。 <sup>7</sup> そして本作品におけるõvirtueö に該当するものは、õchastityöであり、õchastityöが一つのテーマとして創作されている。 <sup>8</sup> 総督就任という祝いの席において、Milton がõchastityöをテーマとした仮面劇 A Mask を創作したのかについては次のような背景があることが考えられる。総督就任の約3年前に John Egerton の義理の兄弟である Castlehaven 伯が自身の妻に対する強姦、家僕とのソドミーの罪という性的スキャンダルを起こし、1631年の5月に処刑された。 <sup>9</sup> さらに Castlehaven 伯は、目をかけていた家僕に自身の長男 James の妻であり12歳の Elizabeth を強姦させ、跡取りを産ませようとした。 <sup>10</sup> そして A Mask は次のような目的で創作されたとBarbara Brested は説明する。

Milton s masque may not have been intended simply to celebrate the reunion of the Bridgewater children with their father in Wales. It may also have been

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Milton, Comus, The Riverside Milton, ed. Roy Flannagan (Boston: Houghton Mifflin Company, 1998) 112. Maryann Cale McGuire も、A Mask のテーマが õchastityöであると指摘する。Maryann Cale McGuire, Milton's Puritan Masque (Athens: the University Of Georgia Press, 1983) 130.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Marjorie Hope Nicolson, John Milton: A reader's Guide to His Poetry (New York: The Noonday Press, 1963) 69.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Nicolson 83. Christopher Hill, *Milton and the English Revolution* (London: Faber and Faber, 1977) 44. A. S. P. Woodhouse, õThe Argument of Milton & Comus, ÖUTQ 11 (1941): 49.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Barbara Breasted, õ*Comus* and the Castlehaven Scandal,ö *Milton Studies* 3 (1971): 203.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Breasted 205.

intended to help repair the reputation of the entire family by making the last unmarried Egerton daughter act out her resistance to dangerous sexual temptation.<sup>11</sup>

Brested によれば、Milton は単に Bridgewater 伯の子どもたちが Wales にいる父親との再会を祝うために創作しただけでなく、一家の名声を回復するために創作したという。 A Mask において、Castlehaven 伯を想起させる登場人物は、肉欲の象徴ともいえる Comus である。Comus は the Lady に魔酒を飲ませようとするが、the Lady は Comus の誘惑に抵抗する。その抵抗のために打ち出すものがるchastityöの力である。そして、弟たちによって、the Lady は Comus からの誘惑を退けられるものの、Comus の魔力からは解放されない。そこで、the Attendant Spirit によって呼び出されるのが、Severn 川の仙女 Sabrina である。Sabrina は、自らの務めを、 るí øtis my office best / To help insnared chastity;ö (A Mask 908-09) と述べている。つまり Sabrina は、るchastityöを守る女神としての役割を担っている。るchastityöの守り神によって Comus の魔力から the Lady が救出されることから、るchastityöが救いのキーワード、そして作品のテーマであると言える。しかしながら、るchastityöの類義語として、るvirginityöやるpurityöが挙げられる。数ある語の内、なぜるchastityöが取り上げられたのかという点については、後ほど詳細に論じる。

#### 第二節 A Mask のテキストについて

本論で扱う A Mask のテキストについて説明する。A Mask には、Milton の生前から、その後の翻案にかけて、主に 5 つの版が存在する。 12 5 つの版とは、the Trinity College manuscript、the Bridgewater manuscript の 2 つの稿本、そして 1637 年の初版、1645 年に Milton 自身で出版した Poems of Mr, John Milton, Both English and Latin, Compos'd at Several times (1645、以下 Poems)、そして 1673 年に出版された Poems の再販の 3 つの版本である。the Trinity College manuscript は、Milton の初期の詩作品を収録したもので、後に 3 回加筆・訂正が加えられ

<sup>11</sup> Breasted 202.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Milton, A Maske: The Earlier Versions, ed. S. E. Sprott (Toronto and Buffalo: U of Toronto P, 1973) 3.

3つの版の内、the Bridgewater manuscript のみ、the Trinity College manuscript と 1637年の初版と比べて、台詞の数が少ない。特に削除されている箇所として、the Lady の台詞からōchastityöやōvirginityöといった性的な意味と捉えられる言葉が削除されている。該当箇所として、215 行目、782 行目のōchastityö、787行目のōvirginityöが the Bridgewater manuscript において削除されている。また注目すべき点として、782 行目のōchastityöと 787 行目のōvirginityöは、初版時から加筆された箇所である。この点に関して Brested は、1634年の初演時、the Ladyを演じたのは 15歳の Alice であり、公然で性的な意味をにおわせる ōchastityöについて未婚の Alice が語るのはふさわしくないと考え、Milton ないしはLawes は削除したと説明する。 17また、Alice と事件に巻き込まれた Elizabethは従姉妹同士であり、年齢も同じであった。そのため、ōchastityöやōvirginityöといった性的な意味と捉えられる言葉は、先の性的スキャンダルを観客に呼び起こさせる可能性があるため、Milton あるいは Lawes が台詞を削除したのでは

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Milton, A Maske: The Earlier Versions 3-5.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Milton, The Poems of John Milton 168.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Milton, A Maske: The Earlier Versions 36.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Milton, A Masque presented at Ludlow Castle, 1634 169. また初版に Milton の署名がない点については、本論で詳しく論じることとする。

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Brested 206.

ないかと Brested は指摘する。<sup>18</sup> Brested の論に加えて、野村宗央は、Sabrina が õchastityöを象徴するニンフとして登場させたことで、Alice が性的な表現を使用することなく、õchastityö の徳を強調することを可能にし、Sabrina の役割に 重要性が与えられたと述べている。<sup>19</sup>

1637 年の初版について話を戻そう。初版は、the Trinity College manuscript よりも加筆されており、1634 年の初演時には削除されていた the Lady の ochastity の台詞も復活している。そして、1645 年版の詩集は、Milton 自身の署名をした作品として初めて出版したもので、タイトルは、A MASK of the same AUTHOR PRESENTED At LUDLOW-Castle, 1634. Before The Earl of BRIDGEWATER Then President of WALES. Anno Dom. 1645. である。 20 1673 年版の詩集は 1645 年版の詩集とほぼ変わらず、タイトルは A MASK PRESENTED At LUDLOW-CASTLE, 1634.&c.である。 21

ところで A M ask t 、通称 C omus o A o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o ask o ask o ask o ask o a ask o ask o

<sup>18</sup> Brested 206.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> 野村宗央,「A Masque presented at Ludlow Castle, 1634 the Lady が自らの力のみで Comus の誘惑を退けることが出来ない理由」『異文化の諸相』第 31 号(2011): 25.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton 56.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Milton, A Maske: The Earlier Versions 3.また、1637年の初版は、1645年、1673年版よりも句読点が多いことが John Carey によって指摘されている。Milton, A Masque presented at Ludlow Castle. 1634 169. なお、タイトルについては鈴木繁夫の論文から学んだ。鈴木繁夫,「『コウマス』研究の三段階」『上智英語文学研究』第3号 (1978): 111.

J. B. Leishman, *Milton's Minor Poems*, ed. Geoffrey Tillotson (London: Hutchinson & CO LTD, 1969) 174. Don-John Dugas, õ õSuch Heavøn—taught Numbers should be more than readö: *Comus* and Miltonøs Reputation in Mid-Eighteenth-Century England,ö *Milton Studies* 34 (1997): 137.

らず後の作品 Paradise Lost においてもしばしば言われることである。つまり、 Paradise Lost における悪役、堕天使 Satan をあたかも主人公であると唱える者 がいるということである。殊にロマン派の作家の多くは、Milton からの影響を 大きく受けているが、その内の一部に Paradise Lost の Satan の持つ魅力にひか れ、Satanic な影響を受け取った作家もいる。Neil Forsyth は、Percy Bysshe Shelley (1792-1822)の作品で、John Keats (1795-1821)の死を悼んだ Adonais(1821)や Alfred Tennyson (1809-1892) の親友追悼の死 In Memorium(1850)が、Milton の Lycidas (1637) に代表される哀悼詩に続いて、同様に友人の死を作品として創 作したと説明している。<sup>23</sup> また Forsyth は、Samuel Taylor Coleridge (1772-1834) \$ oShakespeare became all things well into which he refused himself, while all forms, all things became Milton.öと述べていると指摘していることからも、ロマ ン派の作家が Milton からの影響を多分に受けていることは明らかである。24 こ うしたロマン派の作家の中でも Forsyth は、特に William Blake (1757-1827) の The Marriage of Heaven and Hell (1793) の中に見られる一節õhe was a true poet and of the Devils party without knowing it, ö を引き合いに出し、Blake が Paradise Lost の Satan の持つ Satanic 的な側面に影響を受けていたと論じている。25 し かしながら、新井は、Satanの言葉遣いに従来の叙事詩の主人公に見られる要 素が窺えるものの、作品全体を見れば、Satanの英雄性が否定されていく構造 になっており、Adamが主人公であると論じている。26 殊に本論文は、õchastityö に焦点を当て、さらにõchastityöが付与された女性登場人物 Sabrina、the Lady に注目するため、通称 Comus を使用せず、一貫して本作品を A Mask と呼ぶこ ととする。なお、本論文で使用するテキストは、Miltonの名が初めて記された 1645年版の詩集に掲載された A Mask を使用することとする。

#### 第三節 A Mask に対する評価

次に A Mask およびその他の作品、また Milton 自身に対する評価について論ずる。Milton に対する評価をした人物として、先ず Samuel Johnson (1709-84) が

<sup>23</sup> Neil Forsyth, John Milton: A Biography (Oxford: Lion Hudson plc, 2008) 48.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Forsyth, John Milton A Biography 228.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Forsyth, John Milton A Biography 232.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>ミルトン,『楽園の喪失』,新井明訳 (東京:大修館書店,1983)371.

挙げられるだろう。Johnson は、The Lives of the English Poems (1779-81) において Paradise Lost、Lycidas、L'Allegro (1631)、Il Penseroso (1631)そして A Mask について論じている。そこで、Johnson は A Mask について次のように述べている。

The greatest of his juvenile performances is the Masque of Comus, in which may very plainly be discovered the dawn or twilight of Paradise Lost. Milton appears to have formed very early that system of diction, and mode of verse, which his maturer judgement approved, and from which he never endeavoured nor desired to deviate.<sup>27</sup>

Johnson は、A Mask を子供じみたものと辛らつな言葉を浴びせている一方で、 $Paradise\ Lost$  に繋がる兆しが窺え、さらには Milton の言葉の使い方がすでに形成されていると述べていることがわかる。さらに Johnson は、

õA work more truly poetical is rarely found; allusions, images, and descriptive epithets, embellish almost every period with lavish decoration. As a series of lines, therefore, it may be considered as worthy of all the admiration with which the votaries have received itö<sup>28</sup>

と言い、詩的で信奉者が賞賛でもって作品を理解するとも述べる一方、「劇としては不完全」、「the Attendant Spirit の台詞が冗長」、「Comus と the Lady の論争は単調で退屈」などと他にも言葉を並べて批判する。 $^{29}$  そして最後は、 $^{6}$ Is is a drama in the epick style, inelegantly splendid, and tediously instructive. $^{30}$  と言い、皮肉な言葉遣いながら、 $^{2}$ Paradise Lost を想起させるような叙事詩の要素を含ん

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Samuel Johnson, *The Lives of the English Poets*, *The Works of Samuel Johnson*, *LL.D*, vol.7 (1825; Oxford and London: Talboys and Wheeler, 1970; New York: AMS Press) 123. なお、引用文は使用テキストに即したものであるため、作品名は斜字体にしていない。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Johnson 123.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Johnson 123-4.

<sup>30</sup> Johnson 125.

また Johnson が生きていた 18 世紀においては、Milton は次のような評価を得ていた。18 世紀、主に 1730 年代において、一般的な批評として、Milton は叙事詩人として、王政復古後、批評家や伝記作家によって伝えられ、さらに Lycidas や A Mask は、Milton の伝記作家から常に好評価を得られていた作品であった。 31 そして先述したように、1738 年に A Mask が Comus という名で演じられていたのだが、Dalton が改編して創作した Comus は、Milton の A Mask と大きく異なる点がいくつもある。L'Allegro と Il Penserosoの一部を加え、the Attendnat Spirit を二人にし、L'Allegro から Euphrosyne を新たな登場人物として加え、the Lady の弟たちも誘惑を受け、さらに最後の Ludlow 城の場面を省略し、 õ English Operaöとして作りかえたという。 32 そのため、Dugas は、先の Johnson の批評も、Dalton 版の Comus を観ての批評であった可能性があると指摘する。 33 18世紀、Dalton 版 Comus は好評であり、19世紀においても Comus は演じられたが、Johnson 以後、批評家は Comus ではなく、むしろ Paradise Lost に目を向けるようになったという。 34

Shelley、Tennyson、Blake といったロマン派の作家が Milton から多分に影響を受けていたことは、確認した通りである。また、イギリス国内のみならず、他国の作家にも Milton は影響を与えている。19 世紀のアメリカの作家Nathaniel Hawthorne (1804-1864) がその一人である。The Marble Faun (1860) のChapter 13 において、彫刻家 Kenyonのアトリエに Milton の胸像がある。Kenyonは Milton の書物を愛読した結果、創作した Milton 胸像を Milton の詩の非凡な才能で霊化させていったという。35 特に注目すべきは、Kenyon が読んだとされる Milton の書物の配列順である。 6... wherein, likewise, by long perusal and

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Dugas 138.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Dugas 141, 143.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Dugas 139.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Dugas 155.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> なお、この本文では Milton が眠っている教会は、Grey Friars Church となっているが、実際はロンドンの the Church of St. Giles Cripplegate。教会には Milton の胸像もある。

deep love of the *Paradise Lost*, the *Comus*, the *Lycidas*, and *L'Allegro*, the sculptor had succeeded, even better than he knew, in spiritualizing his marble with the poet's mighty genius.ö (*The Marble Faun* 118 下線は論者による。以下同様。)<sup>36</sup> この順は創作年順ではない。<sup>37</sup> Hawthorne は *Paradise Lost* の次に *A Mask* を配列しおり、Hawthorne が *Paradise Lost* に次いで、*A Mask* を Milton の秀作と見なしていた可能性がある。また、*The Blithedale Romance* (1852) の中には、*A Mask* からの引用と思われる箇所が Chapter 8 にある。それは、純真無垢な女性 Priscillaが、他の人には聞こえない特殊な声に耳を傾け、足を止めるという場面である。その姿に驚いた主人公 Coverdale に対し、Zenobia が Milton の作品に登場する「はっきりと人の名を告げる空ろな言葉」を聞く才能が Priscilla にはあるのではないかと説明する。また、注釈には *A Mask* を意識した箇所であるという説明がある。<sup>38</sup> そして Chapter 24 には ãThe wood, in this portion of it, seemed as full of jollity as if Comus and his crew were holding their revels in one of its usually lonesome glades.ö (*The Blithedale Romance* 209)<sup>39</sup> とあり、*A Mask* の Comus が乱 痴気騒ぎをしている様子を彷彿とさせる。

今まで挙げてきた作家はすべて男性作家であるが、Milton の影響は女性作家にも及ぼしている。Mary Shelley (1797-1851)、Emily Brontë (1818-48) もまた  $Paradise\ Lost\$ を読み、Milton からの影響を受けつつも、単に迎合することなく、自己の作品を創り上げていった。 $^{40}$ 

このようにして、男女問わず Milton の後世の作家たちが Milton からの影響を受けている。そして、自身の処女作品において A Mask の一節を引用した Virginia Woolf (1882-1941) もまたその一人である。しかしながら、Woolf の場

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> The Marble Faun は、次のテキストから引用した。Nathaniel Hawthorne, The Marble Faun, ed. Richard H. Brodhead (London: Penguin Books Ltd, 1990)

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Paradise Lost (1667), A Masque (1634), Lycidas (1637), L'Allegro (1631)

<sup>38</sup> Nathaniel Hawthorne, *The Blithedale Romance*, ed. Annette Kolodny (London: Penguin Books Ltd, 1986) 259. 翻訳『ブライズデイル・ロマンス』にも同様の記述がある。西前孝,『ブライスデイル・ロマンス』(東京:八潮出版社、1984) 62.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> The Blithedale Romance は、以下のテキストから引用した。Nathaniel Hawthorne, The Blithedale Romance, ed. Annette Kolodny (London: Penguin Books Ltd, 1986)

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 野呂有子,「母と娘の脱<失楽園>―女権神授説と『フランケンシュタイン』における「対等の配偶者」」『神、男、そして女 ミルトンの『失楽園』を読む』(東京:英宝社,1997) 170-208. 野呂有子,「*Wuthering Heights* における Shakespeare 的主題と Milton 的主題」『英文学論叢』第 53 号(2005): 109-28.

合、特に注目すべきは処女小説 The Voyage Out (1915) に A Maskの一節を引用 しているのだが、A Mask の一節を聴くことによって主人公 Rachel Vinrace が死 に至るきっかけを与えている。A Mask の一節というのは、Sabrina の生前の様 子を the Attendant Spirit が説明しているところに始まり、最後は Sabrina を呼び 出す詩歌までである。後程詳細に論じるが、Woolfは自身の日記の中で、Milton を男権論者の第一人者であると述べている。41 これらの点から、Miltonの言葉 が女性主人公の死を引き起こすという描写を書くことで、Woolf が Milton に対 し否定的な意見を持っていたと見なされても不思議はない。しかしながら、 「Milton を 男 権 論 者 の 第 一 人 者 」と 言 い つ つ も 、Woolf の 日 記 の 文 面 を 見 る と 、 Woolf が Milton の詩の素晴らしさを認める内容が続く。42 また、Rachel は A Mask の一節を聞いてから、熱病に倒れることになるものの、A Mask の Sabrina を呼 ぶ詩歌が、Rachelにとって心身をさわやかにする冷たさであったため、Rachel は自分の心にしっかりと留めておこうとするのである。この点を見ると、Rachel は、Sabrina に対し、救いを求めていると考えられる。つまり Woolf は Milton の作品を用いて、否定的とも肯定的とも言える両方の描写を The Voyage Out に おいて描いたと言える。しかしながら A Mask において、困難に陥った女性 the Lady を最終的に救出するのが女神 Sabrina であるように、Milton は女性を否定 的に描いてはいない。この点について後ほど論ずるが、A Mask のみならず、 Miltonが他の作品においても、徳のある女性を称賛している。

デビュー作に、Milton の Paradise Lost ではなく、A Mask を用い、さらにその一節がきっかけで主人公が命を落とすという作品を Woolf は創作した。A Mask への明白な言及という意味で、The Voyage Out をつぶさに読み込むことは、A Mask の本来意図している内容を改めて明らかにすることができると考えられる。そして Woolf と Milton を比較考察することは、Woolf の Milton の作品への理解を明白にするのみならず、Milton の女性観の新たな一端を明らかにすることができると考えられる。

#### 第四節 本論の目的と方法

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Virginia Woolf, A Writer's Diary Being Extracts from the Diary of Virginia Woolf (London: The Hogarth Press, 1959) 5-6.

<sup>42</sup> 詳細は本論で論ずる。

序論の冒頭で述べたように、A Mask において the Lady を救出するためには、 Sabrina の助力が必要不可欠である。Sabrina は前述の通り、Severn 川の仙女で ある。A Mask において、水に関する神として Oceanus、Nereus、Neptune のよう にギリシア・ローマ神話の神々が名を連ねている。Sabrina も川の仙女であるこ とから、ギリシア・ローマ神話の神々に連なる存在であるように思われる。し かしながら、本作品をつぶさに見ていくと、Sabrina はむしろキリスト教の要素 を多分に備えた神的存在であることが読み取れる。そのように考えられる理由 として、仮面劇のテーマでもあるõchastityöが挙げられる。本来キリスト教の三 つの徳は、õfaithö、õhopeö、õcharityöであり、õcharityöが、三つの徳の内でも最 も重要だと聖書の 1 Cor. 13.13 に記述されている。しかしながら、本作品にお いては、三つの徳が、õfaithö、õhopeö、õchastityöとなり、õcharityöがõchastityö に置き換わっている。本作品におけるõchastityöは、新井が論じているように、 極めてキリスト教的である。43 また、Miltonの自らの神学体系を論じたとされ る Christian Doctrine においても、õchastityöがキリスト教の重要な徳目の一つ であることが述べられている。一方 Sabrina はõchastityöを守る女神としての役 割を担っている。そのため、Sabrina はキリスト教的な要素を備えている可能性 は大いにある。

一方õchastityöは Sabrina と the Lady を繋ぐものとしての機能もある。主人公の the Lady も *A Mask* を通して一貫してõchastityöの力を信じ続け、õchastityöの守り神 Sabrina によって救出される。この点から、õchastityöを介し、Sabrina と the Lady の関係性を論じることに異論はないだろう。今まで述べてきたように õchastityöが本作品のテーマである一方、本来キリスト教の最大の徳である õcharityöとの関連が全くないとも考えられない。

これらのことから、本論は次のように論を進めていく。第一章において、A Mask が他の Milton の作品との関連の中で、どのように位置にづけられているか検証する。その際、Milton 自身が 1645 年以前に創作した詩作品をまとめて出版した Poems に注目する。Poems に掲載されている作品の配列順に注目し、他の作品と A Mask がどのような関連があるかについて考え、結論として Milton

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Akira Arai, õMilton in *Comus*, ö *Studies in English Literature* 42 (1965): 28. 詳細は本論で説明したい。

が A Mask を前期作品の集大成の作品であると考えていたことを明らかにする。 第二章は、A Mask の主題、構成そして仮面劇のジャンルとしての本作品の価値について論じていく。第二章において、特に A Mask で描かれる大きな主題が、親子関係、権力の委譲、救済の手段としての水、そして婚姻についてであることを、登場人物と構成に基づいて検証する。

第三章は、Sabrina と the Lady の関係性について論じる。二者は、キリスト教の要素を含むõchastityöの力を主軸とした、キリスト教信仰を通じて繋がる。それは the Lady は Sabrina によって救出されることから歴然としている。二者の関係性を明らかにするために、C. G. Jung (1875-1961) の元型論をもとに、the Lady と Sabrina が精神的に結びつく象徴的な母娘であることを示す。

第四章においては、Milton の神学体系を論じたとされる Christian Doctrine と A Mask との比較考察を行う。A Mask は、前述のように本来õcharityö が用いられる箇所が、õchastityöに置き換わっている。そして、第三章でも論じるように、öchastityöの徳が、Sabrina と the Lady を繋ぎ、the Lady 救出へと導くものになる。そのため、Milton がõchastityöとõcharityöをどのように考えていたのかを Christian Doctrine におけるそれぞれの定義を確認する。そして、二語の相違が、A Mask において、まったく無関係なものではなく、劇が進行するにつれて、õchastityöからõcharityöへと徳が高くなることについて論ずる。

第五章は、Sabrina が Christ を想起させるような人物として描かれていることについて検証する。先に述べたように、弟たちの失策により、弟たちは Comus の呪縛を解くことに失敗する。そこで、the Attendant Spirit が Sabrina を呼び出し、the Lady を救出する。the Lady 救出の一連の過程に注目すると、Sabrina が Christ と関連づけられて描かれつつも、最終的には Christ による救済を得るまでの予表として表されていることが明らかとなる。そこで、the Lady 救出の過程で見られる三つのキーワード õhaemonyö、 õchariotö、 õbaptismöに注目し、Sabrina と Christ の関連性を論じる。

そして第六章においては、先に挙げた Sabrina と the Lady の関係性が、Woolf の作品にどのような影響を与えたのかについて検証する。その際、Milton の崇高な文体について称賛しつつも、Milton を男権論者の第一人者だと述べた Woolf の The Voyage Out を取り上げる。The Voyage Out の中で引用されている箇

所は、驚くべきことに Sabrina を呼び出す詩歌である。Woolf の自叙伝的小説 The Voyage Out における、Woolf が受けた Milton からの影響は多く見られるものの、Woolf の反応は、肯定とも否定ともとることができる描き方もしていることを指摘する。そして、主人公 Rachel は、A Mask の the Lady と類似するのだが、A Mask とは逆行して、家族とも、恋人とも繋がることができずに死という形で作品は終わる。Rachel は、the Lady のように家族と再会することもできず、結婚も実らず、宗教でさえも捨て去り、A Mask の結末とは正反対の結果となる。その一方で、Woolf は現実世界では、苦しみながらも結婚し、作家 Virginia Woolf として誕生する。

これらのことを踏まえて Milton の A Mask において、Sabrina や the Lady といった女性登場人物の徳を称えつつ、Christ の範例的存在として描いていることを明らかにする。そしてõchastityöを象徴する Sabrina に、A Mask のテーマが収斂していくことを検証したい。

## 第一章

# Poems of Mr. John Milton における A Mask

# 一美徳を備えた範例的存在としての the Lady と Sabrina-

## 第一節 Poems に掲載された作品とその順

A Mask は 1637年の初版に続いて、1645年に Milton 自身の詩集 Poems に掲載され、出版された。 Milton は 1645年までに創作した作品すべてを Poems に掲載したわけではない。そのため、Milton が何らかの意図をもって詩集に載せる作品を選んだと考えられる。先ず、Poems に収録された作品をその順を以下の表 1 で確認してみよう。

表 1 Poems における作品の順

| 作品名                                 | 創作年      | 作品のテーマ             |
|-------------------------------------|----------|--------------------|
| On the Morning of Christ's Nativity | 1629     | ・Christ の降誕        |
| A Paraphrase on Psalm 114           | 1624     | ・神の恩寵、神による救済       |
| Psalm 136                           | 1624     | ・Christ の受難        |
| The Passion                         | 1630     | ・範例的な存在としての Christ |
| On Time                             | 1631-33  | 人類の堕落や罪を描きつつ、      |
| Upon the Circumcision               | 1632or33 | Christ による贖いや神との繋が |
| At a Solemn Musick                  | 1632or33 | りを願う               |
| An Epitaph on the Marchioness of    | 1631     |                    |
| Winchester                          |          | ・徳のある人間の死に対する哀     |
| Song. On May Morning                | 1629-30  | 悼の意と、称賛            |
| On Shakespear                       | 1630     | ・死を単に嘆くのみならず、鎮     |
| On the University Carrier           | 1631     | 魂歌としての役割を担っている     |
| Another on the Same                 | 1631     |                    |
| L'Allegro                           | 1631     | 田園、都市を歩み、最終的に塔     |
| Il Penseroso                        | 1.621    | へと視点を移し、神との繋がり     |
|                                     | 1631     | を願う                |

| õSonnet Iö    | 1629or30 | 恋愛の象徴 õnightingaleöについて         |
|---------------|----------|---------------------------------|
| õSonnet IIö   | 1629or30 | Lady に向けた愛の詩                    |
| õSonnet IIIö  | 1629or30 | 花と愛の関連性                         |
| õCanzoneö     | 1629or30 | 詩の創作と愛について                      |
| õSonnet IVö   | 1629or30 | Diodati に対して語りかけた詩              |
| õSonnet Vö    | 1629or30 | Lady に向けた愛の詩                    |
| õSonnet VIö   | 1629or30 | Lady に向けた愛の詩                    |
| õSonnet VIIö  | 1620 20  | 自分の才能の芽が出ないことへ                  |
|               | 1629or30 | の苦悩                             |
| õSonnet VIIIö | 1642     | 詩が持つ救いの力                        |
| õSonnet IXö   | 1643-45  | 貞淑な令嬢に備わる聡明さと徳                  |
|               | 1043-43  | の高さ                             |
| õSonnet Xö    | 1642-45  | Margaret Ley 夫人の徳の高さ            |
| Arcades       | 1632-34  | the Countess Dowager of Darby ^ |
|               | 1032-34  | の称賛                             |
| Lycidas       | 1637     | 友人の死と海浜の守護神への再                  |
|               | 103/     | 生                               |
| A Mask        | 1634     | ・õchastityö の徳                  |
|               | 1034     |                                 |

表から、Miltonが自身で創作した順に詩作品を配列していないということは明らかである。そして、さらに注目すべき点は、A Mask が最後に位置付けられているということである。Poems に掲載されている作品の順に関して、Gale H. Carrithers, Jr.は、各作品を分析し、大きく On the Morning of Christ's Nativity から The Passion、On Time から At a Solemn Musick、An Epitaph on the Marchioness of Winchester から Another on the Same、L'Allegro 以降の作品と 4 つに大きく分類して論じている。¹しかしながら Carrithers が主に論じているのは、On the Morning of Christ's Nativity から Lycidas までであり、A Mask についての言及は

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gale H. Carrithers, Jr., õ*Poems* (1645): On Growing Up,ö Milton Studies 15 (1981): 161-79.

少ない。また新井が Poems に収められている  $\tilde{o}$  Sonnetöは、題材としては愛の詩、自省の詩、時事の詩が多いと説明しており、 $^2$  L'Allegro 以降も同様のテーマを扱っているとは考えにくい。

本章では、Milton の Poems において、A Mask がどのような位置づけをされていて、なぜ最後に配置されたのかについて検証する。そして、Milton が A Mask をそれまで創作した作品の集大成としてみなしていたということ、そして他の作品と A Mask との関連する事項、即ち「死と再生」や徳といったテーマが最終的に A Mask の Sabrina や the Lady に収斂していることについて明らかにしたい。考察方法として、Poems に掲載されている順にそれぞれの作品のテーマを、Carrithers の分類方法にならいつつ、さらに細かく分けて 7 つにまとめる。最後に、Milton にとって A Mask を集大成の作品として考え、最後に位置付けたということを明らかにする。なお、Poems の  $\delta$  Sonnet II  $\delta$  から  $\delta$  Sonnet VI  $\delta$  までイタリア語詩になっているが、本論文は英語訳を用いて検証することとする。 $\delta$ 

第二節 On the Morning of Christ's Nativity から The Passion―範例的存在の Christと救済のテーマー

一つ目の大きなテーマの枠組みとして、On the Morning of Christ Nativity から The Passion までを見ていく。On the Morning of Christ Nativity は、Hymn が 27 連、計 31 連で構成された全 244 行の作品である。Hymn の前の最初の 4 連は 1 連につき 7 行で構成され、ababbcc という脚韻を踏んでいる。 4 一方、Hymn の 27 連は 1 連につき 8 行で構成され、aabccbdd という脚韻を踏んでいる。On the Morning of Christ Nativity について、新井は作中で「自然」、「人間」、「ギリシア・ローマの神々の世界」が描かれ、三つの世界を巡った後、最終的に神の子 Christ の誕生、受肉の場面に辿り着くと述べている。5 先ず、On the Morning of Christ Nativity の引用を見ていきたい。

<sup>2</sup> 新井明,『ミルトン』人と思想 134 (東京:清水書院, 1997) 88.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 第一章において引用する作品は、ことわりがない限り、次の版から使用する。 Milton, *Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition*, eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy (London: Harcourt, Brace and Company, 1951)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Weismiller 1018.

<sup>5</sup> 新井,『ミルトンの世界―叙事詩性の軌跡』(東京:研究社,1980)52.

That glorious Form, that Light unsufferable,

And that far-beaming blaze of Majesty,

.....

He laid aside; and here with us to be,

Forsook the Courts of everlasting Day,

And chose with us a darksom House of mortal Clay.

(On the Morning of Christ's Nativity 8-9, 12-14)

Christ は、天国から地上に降誕することで、生まれ変わり、再生の過程を踏んでいると考えられる。そして On the Morning of Christ Nativity の全体の構成として、Christ が範例的な存在として描かれていることを読者に教示していると新井は論じている。 $^6$ 

次に A Paraphrase on Psalm 114と Psalm 136は、神によって Israelの民が EgyptからCanaanの地に至るという神の恩寵による救いがテーマとなっている。 A Paraphrase on Psalm 114 は全 18 行の作品で 2 行ずつ脚韻を踏んでいる。一方、 Psalm 136 は全 96 行で 2 行ずつ脚韻を踏んでいる。共に出エジプトをテーマに した作品であり、テーマと形式が共通していると考えられる。Milton は 1624 年に A Paraphrase on Psalm 114と Psalm 136を翻訳し、10年後の 1634年に A Paraphrase on Psalm 114 をギリシア語訳した。1634 年と言えば、A Mask の初演 の年である。斉藤康代は、ギリシア語訳をした 1634 年に A Mask が上演された こととの関連性について次のように論じている。1634年の9月29日に A Mask は上演され、余興として成功した。しかしながら、息子が聖職者への道に進む ことを希望していた Milton の父親が、この成功を必ずしも喜んでいなかった。 そのため、Milton は父親の誕生日である 11月 23日に、かつて Milton が行った 「詩篇」の Paraphrase が、「詩篇」作曲を試みていた父親を喜ばせたことを思 い返し、父親を喜ばせる気持ちで二つの詩篇のギリシア語訳を試みたのではな いかと斉藤は説明している。<sup>7</sup>この点を考えると、A Paraphrase on Psalm 114 と Psalm 136 は、A Mask と関連のある作品と言える可能性がある。また、A

<sup>6</sup> 新井、『ミルトンの世界一叙事詩性の軌跡』52.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 斉藤康代,「Milton と『詩篇』(II) ―ギリシア語訳「詩篇」とその周辺―」『東京女子大学紀要論集』 37 (1987): 117.

Sabrina fair

Listen where thou art sitting

Under the glassie, cool, translucent wave,

In twisted braids of Lillies knitting

The loose train of thy amber-dropping hair,

Listen for dear honours sake,

Goddess of the silver lake,

Listen and save. (A Mask 859-66)

下線部õthe glassie, cool, translucent waveöについて、A Paraphrase on Psalm 114と Psalm 136を想起させる場面がある。これこそ紅海渡渉の場面である。

That was the troublød Sea, and shivering fled,

And sought to hide his froth-becurled head

Low in the earth, Jordans clear streams recoil,

.....

Why fled the Ocean? And why skipd the Mountains?

Why turned Jordan toward his Crystall Fountains?

Shake earth, and at the presence be agast

Of him that ever was, and ay shall last,

That glassy flouds from rugged rocks can crush,

And make soft rills from fiery flint-stones gush.

(A Paraphrase on Psalm 114 7-9, 13-18)

The ruddy waves he cleft in twain,

Of the Erythraean main.

For, &c.

The floods stood still like Walls of Glass,

While the Hebrew Bands did pass.

For, &c. (Psalm 136 45-52)

詩篇二作品を比較すると、共に紅海が二つに割れ、海が荒れ狂う様を描く際に、共通する語としてõglassy floudsöやõWalls of Glassöが用いられていることは明らかである。一方、A Mask の Sabrina を呼ぶ詩歌には、先の A Paraphrase on Psalm 114 と Psalm 136 を想起させるようなõthe glassie...waveöが用いられている。 この点については、Cleaned Brooks と John E. Hardy もõBoth of these figures anticipate later usage as in Comus, the song of Sabrina—ö と指摘しており、三作品の関連性があると言える。8 また Sabrina は Severn 川に身を投げるのだが、次のような理由からであった。

She guiltless damsell flying the mad pursuit

Of her enraged stepdam Guendolen,

Commended her fair innocence to the flood

That stayød her flight with his cross flowing course, (A Mask 829-32)

Sabrina は継母 Guendolen の追走から逃れる最中、目の前に流れる Severn 川が行く手を阻んだため、身を投げる。Guendolen の追走に翻弄される Sabrina の死の場面と、Exod.における Egypt 軍の追走から逃れる Israel の民の状況は、共に眼前の川や海という「水」に関するものによって危機的状況を迎える点で、紅海渡渉の場面を想起させる。そして、特に注目したい点は、Sabrina が呼び出される場面についてである。先に引用した、Sabrina を呼ぶ詩歌の続きを確認して

<sup>8</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton the 1645 Edition 106.

みたい。 õRise, rise, and heave thy rosie head / From thy coral pavøn bed,ö (A Mask 885-86) Sabrina の髪の色が薔薇色で表現され、さらに動詞õriseöやõheaveöを用いて、Sabrina 即ち Severn 川が高く上がるイメージで描かれていることがわかる。これは Psalm 136 において、紅海の波をõThe ruddy wavesöと表現していたことと関連して考えることができる。つまり、Sabrina の髪の色を紅海の波と同様に赤色と描写することで、Sabrina の the Lady 救出の場面を出エジプトを想起させるように描いているということである。Milton は Moses の紅海渡渉の場面という Israel の民を救済する場面と、Sabrina の死と再生の場面、そして the Lady 救出に関する場面を重ね合わせて考えていたことが窺える。

4作目 The Passion は未完成ではあるが、Christ の受難を主題としており、死 というテーマを暗示していることがわかる。The Passion は、全 8 連で 1 連 7 行 の全 56 行の構成になっている。また、On the Morning of Christ Nativity の最初 の 4 連が 7 行で ababbcc という脚韻を踏んでいたように、The Passion において も同様の脚韻を踏んでいる。The Passion もまた、On the Morning of Christ Nativity のように、範例的存在の Christ が「完全無欠な英雄」として描かれて いると新井は指摘している。9 On the Morning of Christ Nativity の最初の4連と The Passion が同様の脚韻を踏んでいることからも、作品のテーマのみならず形 式にも類似性が見て取れる。On the Morning of Christ Nativity から The Passion に渡る四作品は、Christの救世主としての降誕、神の恩寵による救済、そして Christ の受難という、Christ に関わる内容が描かれている。つまり、Milton が 意図的に詩集の冒頭に、範例的存在で、完全無欠な Christ や神による救済をテ ーマとした作品を配列したと考えられる。それは、On the Morning of Christ Nativity と The Passion、二つの詩篇がそれぞれテーマと形式が類似としている ことから、Milton はテーマと詩形式をあわせて考えて創作したと考えられる。 そして、このような作品を詩集の冒頭に配置したことで、Milton の理想とする 人間像、すなわちキリスト教における範例的存在としての英雄像を規定し、こ れから説明していく作品の全体のテーマも定まると考えられる。加えて、The Passion の第6連に注目したい。

<sup>9</sup> 新井、『ミルトンの世界―叙事詩性の軌跡』52.

See see the Chariot, and those rushing wheels,

That whirlød the Prophet up at Chebar flood,

My spirit som transporting Cherub feels,

To bear me where the Towers of Salem stood,

Once glorious Towers, now sunk in guiltles blood;

There doth my soul in holy vision sit

In pensive trance, and anguish, and ecstatick fit. (The Passion 36-42)

Carey が指摘しているように、引用文中のõchariotöは、Ezek. の Ezekiel の幻視 に見られる神のõchariotöを指す。10 Milton にとって、Ezek.におけるõchariotöは、 Milton のあらゆる作品に登場する。ラテン語詩の Ad Patrem (1932)、A Mask、そ して Paradise Lost において、Milton はõchariotöを登場させている。特に Paradise Lost の第六巻の天における天使と堕天使による戦いの際、のちの Christ となる 御子が、神に委譲されたõchariotöに乗って、堕天使を天から追放する。神の御 子が乗るõchariotöは、Ezek. 1と10を下敷きにしていることは、多くの研究者 が指摘しているところである。11 この点に加えて、J. H. Adamson が Ezek.の記 述に関して、Mitlonが関心を寄せていた内容であったと指摘している。12 その ため、Miltonが作品中に意図をもってõchariotöを登場させていたと考えられる。 そして注目すべきは、The Passion におけるõchariotöが、Chebar 川の湖畔にある という点である。 $^{13}$  A Mask においては、川がõchariotöとなっており、Sabrinaはõchariotöに乗って登場する。A Mask におけるõchariotöは、The Passion の記述 と類似していると考えられるが、õchariotöに関しては、後の章において検証し たい。そして救済というテーマに「水」が関わるということも、A Paraphrase on Psalm 114 と Psalm 136 を配列することで表現されていると考えられる。

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Milton, The Poems of John Milton 121.

<sup>11</sup> ミルトン,『楽園の喪失』175. ミルトン,『失楽園』(上), 平井正穂訳 (東京: 岩波書店, 1979) 437. Milton, *Paradise Lost*, ed. Alastair Fowler (Harlow: Longman, 2007) 376

<sup>12</sup> 詳細は、J. H. Adamson, õThe War in Heaven: The Merkabah,ö *Bright Essence* (Salt Lake City: U of Utah P, 1973) 103-14.を参照されたい。

<sup>13</sup> この点は Milton も聖書に基づいて記述している。

第三節 On Time、Upon the Circumcision、At a Solemn Musick—罪、堕落そして 救済のコントラスト—

On Time、Upon the Circumcision、At a Solemn Musick は、今まで神や Christ が主題になっていたのに対し、次第に人間に関することが描かれるようになる。なお、三作品は、詩の形式が不規則であると Weismiller は指摘している。 <sup>14</sup> それでは On Time について確認してみよう。 On Time は全 22 行からなる作品である。 On Time において「時間」は次のように性質を持つ。

And glut thy self with what thy womb devours,

Which is no more then what is false and vain,

And meerly mortal dross;

So little is our loss,

So little is thy gain.

For when as each thing bad thou hast entombød,

And last of all, thy greedy self consumød, (On Time 4-10)

「時間」は過剰な食欲があるがために、最終的に自身の食欲によって自分自身をも食い尽くす。「時間」が否定的なイメージで描かれているが、この後に続く Another on the Same、õSonnet VIIöにおいても残忍なものとして描かれている。 A Mask においては、the Lady と Comus の論争の場面で関連性があると思われる。 the Lady は Comus のõswinish gluttonyö (A Mask 776)を非難する一方、Comus は the Lady を自分のものにしようとするが、しかしながら、むしろ自信の欲望を満たそうとすることで、the Lady の弟たちによって阻まれ、身を退くことになる。自身の身をも滅ぼす「時間」の過剰な食欲は、Comus に表される過剰な食欲を想起させるものである。そして、「時間」が自らの身を滅ぼした後、次の引用のような結末を迎える。

And Joy shall overtake us as a flood,

When every thing that is sincerely good

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Weismiller 1052.

And perfectly devine,

With Truth, and Peace, and Love shall ever shine

About the supreme Throne

Of him, towhose happy-making sight alone,

When once our heavønly-guided soul shall clime,

.....

í we shall for ever sit,

Triumphing over Death, and Chance, and thee O Time.

(On Time 13-19, 21-22)

人類に至上の幸福や喜びが洪水の如く降りかかり、そして神の御前に向かうことを目指そうとするという、いわば神と繋がることを願うことが描かれている。 ここでも、人類に救済をもたらすものが「洪水」即ち「水」として表現されている。

Upon the Circumcision は全 28 行からなる作品である。Upon the Circumcision は次の引用にあるように、割礼祭において、Christ が人間としての儀式を受けたことで、人類に起こりうる堕落や罪が救済されるという内容が描かれている。

For we by rightfull doom remediles

Were lost in death, till he that dwelt above

High thronød in secret bliss, for us frail dust

Emptied his glory, evøn to nakednes;

And that great Covønant which we still transgress

Intirely satisfiød,

And the full wrath beside

Of vengeful Justice bore for our excess,

And seals obedience first with wounding smart

This day, (Upon the Circumcision 17-26)

Christ が天の栄光を捨て、人間となったというテーマは、On the Morning of

Christ Nativity のテーマと類似する。そして、痛みを伴うということは、The Passion の受難を想起させるものである。At a Solemn Musick は、全 28 行の内、前半に天国で奏でられる音楽について、後半は地上における調子外れの罪によって、美しい音楽を狂わせたという人類の堕落を彷彿とさせる内容が描かれている。しかしながら、次の引用のように、最終的に天国と調和を合わせ、神との繋がりを欲することが描かれている。

O may we soon again renew that Song,

And keep in tune with Heavon, till God ere long

To his celestial consort us unite,

To live with him, and sing in endles morn of light.

(At a Solemn Musick 25-28)

以上の3作品は、先の4作品と関連するテーマ、つまり範例的存在 Christ の受難や Christ による救済、贖いや神との繋がりを願うことが特徴として再度描写されている。加えて、人類の堕落や罪というテーマが先の4作品よりも明確に打ち出されている。3 作品に共通する点として、罪や堕落というテーマと対照的に Christ に表象される救済のテーマが描かれている。A Mask においても、作品冒頭に堕落や罪の象徴として過剰な食欲の持ち主 Comus が登場する。その一方で、作品終盤で Comus の魔力を解く Sabrina が救世主的存在として登場するという構造は、On Time、Upon the Circumcision、At a Solemn Musick と類似すると言える。

第四節 An Epitaph on the Marchioness of Winchster から Another on the Same— 死と再生—

続いて An Epitaph on the Marchioness of Winchster、Song. On May Morning、On Shakespear、On the University Carrier、Another on the Same を眺めてみよう。5 作品は 1629 年から 1631 年の 2 年間の間に創作されている。しかも 5 作品に共通しているのは、実際の人間に関する内容が多い。そして Song. On May Morning を除いて、他の 4 作品に共通する点は「死」である。また、詩形式の

点においても、5 作品には共通している点がある。それは 5 作品すべて 2 行ずつ脚韻を踏んでいるということである。それでは先ず An Epitaph on the Marchioness of Winchster を見てみよう。An Epitaph on the Marchioness of Winchster は全 74 行からなる作品で、L'Allegro、Il Penseroso にも見られる四歩格の形式をとりつつ、15 2 行ずつ脚韻を踏んでいるという特徴もある。Winchester 公爵夫人 Jane Savage が亡くなった際に書かれたものである。

This rich Marble doth enterr

The honourød Wife of Winchester,

A Vicounts daughter, an Earls heir,

Besides what her vertues fair

Added to her noble birth,

Her high birth, and her graces sweet,

Quickly found a lover meet;

And som Flowers, and som Bays,

For thy Hears to strew the ways,

Sent thee from the banks of Came,

Devoted to thy vertuous name;

(An Epitaph on the Marchioness of Winchester 1-5, 15-16, 57-60)

Milton は下線部にあるように、Winchester 夫人が徳と優美さを備えた人物であると称賛している。 Milton は公爵夫人に対して、õGentle Lady may thy grave / Peace and quiet ever have;ö (*An Epitaph on the Marchioness of Winchester* 47-48) とその鎮魂を歌っている。また注目すべき点として、Milton は詩の結末で次のように公爵夫人を描いている。

There with thee, new welcom Saint,

<sup>15</sup> A Maskの一部にもその形式があると Weismiller は指摘する。Weismiller 1026.

Like fortunes may her soul acquaint,

With thee there clad in radiant sheen,

No Marchioness, but now a Queen.

(An Epitaph on the Marchioness of Winchester 71-74)

Milton は、天国において Winchester 夫人を一女王として再生させているのである。 このように、徳や優美さを備えた人物が、死を経て再生するという点は、 A Mask O Sabrina にも見られる。  $^{16}$ 

続く作品は、Song. On May Morning である。全 10 行から成り、2 行ずつ脚韻を踏んでいる作品である。Milton の 5 月に関する言及は、Song. On May Morning のみならず、後に説明する L'Allegro、õSonnet Iöにおいても見られる。また、õMayöは、愛を象徴する月であると指摘する研究者もいる。<sup>17</sup> 加えて、他の作品との関連で、Song. On May Morning の次の引用を見てみよう。

Hail bounteous May that dost inspire

Mirth and youth, and warm desire,

Woods and Groves, are of thy dressing,

Hill and Dale, doth boast thy blessing. (Song. On May Morning 5-8)

John T. Shawcross <sup>は</sup>上記の引用文が An Epitaph on the Marchioness of Winchester、L'Allegro、Il Penseroso に見られると説明している。 <sup>18</sup> 一方、A Mask においては、終幕部において、õYouth and Joyö (A Mask 1011) が登場し、õMirth and youthöを想起させる。

続いて On Shakespear は、全 16 行から成り、2 行ずつ脚韻を踏む構成となっている。 Shakespeare の詩の偉大さに感銘を受けている様子が描かれている。 õThen thou our fancy of it self bereaving, / Dost make us Marble with too much

<sup>16</sup> Sabrina に備わる徳については、後ほど説明する。

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Milton, *Milton's Sonnets*, ed. E.A.J. Honigmann (New York: St Martinøs Press 1966) 88.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Milton, The Complete Poetry of John Milton, ed. John T. Shawcross (New York: Anchor Book 1971) 86.

conceiving;ö (On Shakespear 13-14) 続く On the University Carrier、Another on the Same だが、Cambridge ではよく知られた大学の運搬夫 Thomas Hobson の死を悼むものである。Hobson の死に際して、Carey は Hobson が多くの詩作品において讃えられていると説明しており、徳の高い人物であったことが窺える。この2作品も、既に説明したように2行ずつ脚韻を踏んでいる。19 このように見ていくと、詩集を読み進めていくにつれて、範例的存在である Christ のごとく、徳の高い人物に対して Milton は、性別を問わず単に死を嘆くだけでなく、称賛し、さらに鎮魂歌として作品を創作したと考えられる。特に An Epitaph on the Marchioness of Winchester においては、Winchester 公爵夫人を一女王として復活するという「死と復活」のテーマが描かれている。A Mask との関連で言えば、Sabrina が一度は死を経るものの、Severn 川の仙女として復活するのである。

第五節 L'Allegro、Il Penseroso—A Mask に見られる水平・垂直の視点—

Poems の配列から考えれば、L'Allegro、Il Penseroso と A Mask は離れているが、L'Allegro、Il Penseroso の創作年と A Mask が上演された年を見ると、比較的近い年に創作されていることがわかる。そのため、これらの作品が類似のテーマを扱っていると考えられる。 $^{20}$  L'Allegro は全 152 行の作品で、An Epitaph on the Marchioness of Winchster と同様に四歩格の形式をとっている。のL'Allegro の「快活の人」は水平の歩みをし、視点は田園から都市、そしてそびえたつ塔に向けられている。作品冒頭で語り手は、 $\delta$ Melancholyöを退け、次のものに呼びかける。

But com thou Goddes fair and free,
In Heavøn ycleapød Euphrosyne,
And by men, heart-eating Mirth,
Whom lovely Venus at a birth
With two sister Graces more

<sup>19</sup> Milton, The Poems of John Milton 124.

 $<sup>^{20}</sup>$  Nicolson は、A Mask における明暗のイメージは L 'Allegro、Il Penseroso を思い起こさせるものがあると説明している。Nicolson 71.

To Ivy-crowned Bacchus bore;

Or whether (as som Sager sing)

The frolick Wind that breaches the Spring,

Zephir with Aurora playing,

As he met her once a Maying,

There on Beds of Violets blew,

And fresh-blown Roses washt in dew,

Fillød her with thee a daughter fair,

So bucksom, blith, and debonair. (L'Allegro 11-24)

And if I give thee honour due,

Mirth, admit me of thy crue

To live with her, and live with thee,

<u>In unreproved pleasures free</u>; (L'Allegro 37-40)

Joan Larsen Klein, õThe Demonic Bacchus in Spenser and Milton, ö Milton Studies 21 (1986): 93.

L'Allegro で語られる快楽は、非難されることのないものである。一方、序論でも論じたように、Comus が象徴する快楽は、人間を肉欲に陥らせ、人の姿を獣に変えるという、邪悪な面を秘めており、L'Allegro における快楽とは異なることがわかる。さらにôMirthöについて、Song. On May Morning において次のように言及されている。ôHail bounteous May that dost inspire / Mirth and youth and warm desire, / Woods and Groves are of thy dressing.ö (Song. On May Morning 5-7) 5 月がôMirthöやôyouthöそしてôwarm desireöを喚起することが述べられている。一方 L'Allegro においても、春を吹きよせる Zephir がôMayingöすなわち 5 月祭を祝していることが言及されている。つまり、Milton は春の 5 月がômirthöを呼び起こすような月であると考えていたと読み取ることができる。A Mask と L'Allegro、Song. On May Morning を比較すると、Comus と似て非なるものではあるものの、一見 Comus を想起させるような「歓喜」が A Mask 以前の作品において、謳われていることがわかる。

また、the Lady とその弟たちが無事両親の元に辿り着き、A Mask が終幕に向かう箇所で、the Attendant Spirit は次のように独白する。

Along the crisped shades and bowres

Revels the spruce and jocund Spring,

The Graces, and the rosie-bosomød Howres,

Thither all their bounties bring,

That there eternal Summer dwels,

And West winds, with musky wing

About the cedarøn alleys fling

Nard, and Cassia's balmy smels. (A Mask 984-91)

 $A\ Mask$  においては、美の三女神 $\~{o}$ the Graces $\~{o}$ があらゆる賜物をもたらすと述べられ、さらに $\~{o}$ jocund Spring $\~{o}$ というように春の快活さが描かれている。前述の通り、L'Allegro や Song. On May Morning において、5 月が春の喜びを喚起するものとして描かれている。 $A\ Mask$  も Zephir こそ登場していないものの、西風について言及している。 $A\ Mask$  の L'Allegro と  $A\ Mask$  に共通して見られる美の三

女神、春、西風という 3 点から、A M ask m o k 幕には、L ' A l l e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f e f

一方 Il Penseroso は、全 176 行の作品で、先に述べたように An Epitaph on the Marchioness of Winchster、L'Allegro と同様に四歩格の形式をとっている。Il Penseroso は、孤高の塔を上昇する垂直の意識で描かれており、L'Allegro と Il Penseroso を通して読むと、視点は田園、都市、塔に向けられている。そして Il Penseroso の冒頭は、A Mask の Comus を想起させるような書き出しで始まる。

Hence vain deluding joyes,

The brood of folly without father bred,

How little you bested,

Or fill the fixed mind with all your toyes;

Dwell in som idle brain,

And fancies fond with gaudy shapes possess,

As thick and numberless

As the gay motes that people the Sun Beams,

Or likest hovering dreams

The fickle Pensioners of Morpheus train. (Il Penseroso 1-10)

引用で特に注目したい箇所が下線部である。L'Allegro においては、非難されることのない喜びについてうたわれていたのに対し、Il Penseroso においては  $\delta$  deluding joyesöが退けられる様が読み取れる。そして、 $\delta$  deluding joyesöは、父親なしに産み落とされた愚かさの子であることが述べられている。この表現は  $\Delta$  Mask の Comus を想起させる。詳細は後章で論じるが、Comus の出生について、次のように語られている。

This Nymph that gazød upon his clustring locks,

With Ivy berries wreathød, and his blithe youth,

Had by him, ere he parted thence, a Son

Much like his Father, but his Mother more,

Whom therfore she brought up and Comus namød,

.....

Excells his Mother at her mighty Art,

Offring to every weary Travailer,

His orient liquor in a Crystal Glasse,

To quench the drought of Phabus, ... (A Mask 54-58, 63-66)

Comus は、父親 Bacchus が England の島を立ち去る前に Circe が産んだと説明 されている。そのため、Comus は母親の手によって育てられたこともわかる。 つまり、Comusは父親の存在を認知することなく、母親からの愛情のみで育っ たことが読み取れ、先の Il Penseroso の冒頭の記述と類似していると考えられ る。この点のみならず、Il Penseroso のõdeluding joyesöは、派手に装飾した群像 が、陽射しのもとに数かぎりなく密集して住んでいる様子で描かれている。一 方、A Mask においては、Comus 一味が登場する場面に、Il Penseroso の õdeluding joyesöを想起させる記述がある。上記の引用文の中で、Comus の森に、太陽神 Phoebus の日差しが降り注いでいることがわかる。また、õdeluding joyesöの派 手な様は、Comus にも共通点がみられる。A Mask のト書きで次のように Comus 一味は描かれている。 õComus enters with a Charming Rod in one hand, his Glass in the other, with him a rout of Monsters, headed like sundry sorts of wild Beasts, but otherwise like Men and Women, their Apparel glistring,...ö (A Mask 93 行目の前の ト書き)Comus率いる雑多な群衆がõglistringöな煌びやかな様子で飾られている ことが読み取れる。これらのことから、õdeluding joyesöが太陽の日差しに住ん でいる様子は、Comus一味の煌びやかな姿で飾られる場面を想起させる。これ らの点から、Il Penserosoの冒頭は、L'Allegroの非難されることのない春の喜 びに対し、Comusの持つ人間を惑わすような喜びは退けられるべきであること が描写されている。Milton は「喜び」という言葉の両面性を L'Allegro と II Penseroso において対比的に描き、A Mask においてそのテーマを集約させ、同様に対比的に描いていると言える。

I must not suffer this, yet øtis but the lees

And setlings of a melancholy blood;

But this will cure all streight, one sip of this

Will bathe the drooping spirits in delight

Beyond the bliss of dreams. Be wise, and taste.— (A Mask 809-13)

William Kerrigan は、Comus が感じ取った the Lady の omelancholy omelancho

<sup>22</sup> 新井,『ミルトンの世界一叙事詩性の軌跡』55.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 新井, 『ミルトンの世界一叙事詩性の軌跡』 59.

William Kerrigan, The Sacred Complex: On the Psychogenesis of Paradise Lost (Cambridge, Massachusetts, London: Harvard University P, 1983) 36.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Louise Simons, õ õAnd Heaven Gates Ore My Headö: Death as Threshold in Miltonøs Masque,ö *Milton Studies* 23 (1988): 91.

て、A Mask においては、Comus の森を歩み、最終的に一貫した願いが通じ、救 済される the Lady が、*Il Penseroso* の視点を再現していると考えられる。Kathleen M. Swain & oshe judges his horizontal measurement against her own vertical one.ö と指摘しているように、26 Comus の視点は水平である一方、the Lady の視点は 垂直であることがわかる。さらに Simons は、the Lady や弟たちといった人間と は異なる登場人物が舞台に登場する際のト書きに注目している。Comusは舞台 に登場する際、水平に移動しているのに対し、the Attendant Spirit や Sabrina は õdescendöやõriseöという上下の動きでもって登場する。27 また、the Lady も Sabrina に ょって Comus の魔法から解かれた後、ト書きにおいてõrises out of her seat.ö(A Mask 922 行 前のト書き)という動きがみられ、垂直に上昇するイメージで復活する。これら のことから、一貫してõchastityöの力を信じ続けた結果、Sabrina に通じたとい う the Lady の心の動きは、垂直の視点で表現されているということは明らかで ある。一方、L'Allegro の水平の視点は、A Mask においては Comus の喜びとは 類似しているものの、Comus について言えば肉欲的な快楽である点で異なる。 そして、the Lady 達が無事両親のもとに辿りついたことへの、心安らかな喜び として、水平の視点が表現されていると言える。

## 第六節 õSonnetöのテーマー愛、自省、成長、徳一

L'Allegro と Il Penseroso の後にはõSonnetöが続く。新井は Poems に収められているõSonnetöについて、題材としては愛の詩、自省の詩、時事の詩が多いと説明している。 28 õSonnet Iöは脚韻が abbacdcdee になっており、Petrarchan の形式をとっている。õSonnet Iöにおいて、õnightingaleö が恋愛を象徴する鳥として登場する。 29 õnightingaleö は、Sonnet のみならず、Il Penseroso、A Mask そして Paradise Lost においても登場する。A Mask においては、the Lady が歌う詩歌の中にõnightingaleöが登場する。the Lady が弟達を Narcissus にたとえ、Echoに弟達の居場所を尋ねる詩歌を歌うのだが、その際、Echo の住処にõnightingaleö

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Kathleen M. Swain, õAllegorical Poetry in Miltonøs Ludlow Mask,ö *Milton Studies* 16 (1982): 177.

<sup>27</sup> Simons 64.

<sup>28</sup> 新井,『ミルトン』88.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Milton, Poems 145. Milton, Milton's Sonnets 85.

の哀歌が聞こえると言っている。そして、the Lady の歌を聴いた Comus が心奪 われて the Lady を誘惑することになるという話の展開を引き起こすような箇 所にõnightingaleöが登場するのである。この他に、Paradise Lost においても計 3 回 õnightingaleöが登場している。繰り返し作品に登場するほど、õnightingaleöは Milton と深く関わりのある鳥であることが明らかである。30 また、J.L.Lievsay は、Tereus と Philomela の話に基づいて、Tereus の獣欲の反対のものとして、 õnightingaleöに姿を変えられる Philomela がõchastityöを象徴することから、 õnightingaleöも同様にõchastityöを象徴することになると指摘している。31 この 考えをAMaskに適用するのであれば、the Attendant Spiritが the Ladyをõpoor hapless Nightingaleö(A Mask 566)と呼んでいるように、the Lady のイメージは õchastityöを象徴するõnightingaleöのように描かれていると言える。また、Anna K. Nardo は、õSonnet Iöの語り手がõthe Muse, or Loveö (õSonnet Iö 13) すなわち詩 神と愛の神に仕えると述べており、õnightingaleöに愛を乞い求めているのと同 時に、詩人として成功したいという願いを抱えていると指摘している。32 そし て Nardo は愛と詩人としての成功を乞い願う語り手は、õNightingaleöがõat eeveö (õSonnet Iö 2) すなわち夜に歌うように、暗闇の中で孤独のまま、恋の成就と詩 人としての成功を願うと指摘している。 $^{33}$  A Mask で言えば、the Lady が、視覚 に頼ることのできない暗闇の森の中で、弟たちとの再会を願いつつ、歌う õNightingaleöのように描かれている点と類似する。 õSonnet Iöの語り手が、 õNightingaleöのさえずりを聞くことで、願いを果たすことができると考えてい るように、the Lady もまた、孤独であるものの、詩歌を用いて救いを求めよう としている。また詩人としての成功も同様に願うõSonnet Iöの語り手を Milton 自身として考えれば、共に the Lady と Milton を重ね合わせて考えることもでき る。そして何よりも、õnightingaleöが登場する the Lady の詩歌は、õSonnetöと同 様に 14 行詩になっており、形式的な意味でも恋愛詩の形になっていると言え

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Fowler は *Paradise Lost* の注釈においてõnightingaleöがõSuggesting meditation, longing for paradise, suffering love, or faithöを意味するものであると指摘している。Milton, *Paradise Lost* 416.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> J.L.Lievsay, õMilton among the Nightingales,ö Renaissance Papers (1959): 36-45.

Anna K.Nardo, *Milton's Sonnets the Ideal Community* (Lincoln & London: University of Nebraska Press, 1979) 28.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Nardo 28-31.

る。そのため、Comus が偽の恋人、花婿として、the Lady の前の現れることになると考えられる。

続くイタリア語の詩 o Sonnet II o から o Sonnet VI o には、主に o Sonnet I o と同様に恋愛について多く語られている。 34 特に 7 作品あるイタリア語詩の内、Ladyという語の言及の有無にかかわらず、Ladyに対する愛を語っている。 o Sonnet III、I V o においては Lady こそ登場しないものの、Ladyの擬人化したものが登場する。 35 しかしながら、Nardo が指摘しているように、恋愛詩ではあるものの、Miltonは宮廷愛や o Petrarchan tradition o を避けて o Sonnet o を創作しているという。 36 これらの点を踏まえて、各作品の特徴的な箇所を取り上げてみてみたい。 o Sonnet II o において、

Quando tu vaga parli, o lieta canti

Che mover possa duro alpestre legno,

Guardi ciascum a gli occhi, ed a gli orecchi

Løentrata, chi di te si truova indegno; ö (õ Sonnet II ö 9-12)

[When you [lady] speak in beauty or sing in joy, so that the hard Alpine wood might move, let anyone who is unworthy of you guard the entry of his eyes and ears;]とあるように、Lady の声には、アルプス山脈を揺れ動かす力があるといい、Lady の声には妙なる力が込められていることが窺える。一方、A Mask においては、the Lady の歌声は、超自然的な存在 Comus の耳に響き、Comus の誘惑を引き起こすきっかけをもたらす。 るSonnet III öは最初の 8 行は共通の脚韻を踏み、残りの 6 行で別の脚韻を踏むという形になっている。 るSonnet III öは、Lady に当たる人物は登場しないものの、次の箇所に注目したい。

#### Løavezza giovinetta pastorella

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> イタリア語詩の英語訳を引用する場合、次のものを使用する。Milton, Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. なお、訳者によって解釈が異なるので、次のものも参照した。Milton, The Poems of John Milton. Milton, Milton, Milton, Sonnets. Milton, The Complete Poetry of John Milton.

<sup>35</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton 149-50.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Nardo 32.

Va bagnando løherbetta strana e bella Che mal si spande a disusata spera

Fuor di sua natia alma primavera, (õSonnet IIIö 2-5)

[the native young shepherdess goes watering the strange and beautiful small grass which scarcely can grow in the unusual air outside its own native kindly spring,] 羊飼いが不思議な美しい草に水を与えており、この草は馴染のない場所では育 たないものであることが示されている。Brooks と Hardy は、A Mask に登場する Comus 撃退のための薬草 õhaemonyöの原型と思わせると論じている。 37 õHaemonyöは the Attendant Spiritがある羊飼いからもらったもので、õThe leaf was darkish, and had prickles on it, / But in another Countrey, as he said, / Bore a bright golden flowre, but not in this soyl:ö (A Mask 631-33) とあるように、the Ladyたちのいる土地では黄金の花を咲かすことはないが、別の場所では咲かせ る。育つ環境こそ異なるものの、õSonnet IIIöにおける植物はõhaemonyöを想起 させるものであると考えられる。そして、õSonnet IIIöの中でõLoveöがõthe new flower of strange speechöと表現され、花と愛が関連のあるものであることが示 されている。一方õhaemonyöはキリスト教における神の愛を示すõcharityöを思い 起こさせるものである。38 õloveöとõcharityöは全く同じものとは言えないもの の類似するものであり、õhaemonyöの持つ要素が õSonnet IIIöにおいて原型とし て登場していることを強調させるものである。

õCanzoneöは、Brooks と Hardy が õself-consciousöな作品であると指摘する。<sup>39</sup> 先ず、冒頭で語り手の周りに男女が囲い、なぜ詩を書かないのかと責められた語り手は、次のように嘲られる。

Cosi mi van burlanso, and altri rivi Altri lidi tøaspettan, & altre onde Nelle cui verdi sponde

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton 151.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Edward S. Le Comte, õNew Light on the õHaemonyö Passage in Comus,ö *PQ* 21 (1942): 293-4. この点については第五章で詳しく説明したい。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton 149.

Spuntati ad hor, ad hor a la tua chioma

Løimmortal guiderdon døeterne frondi

Perche alle spalle tue soverchia soma?

Canzon dirotti, e tu per me rispondi Dice mia Donna, eøl suo dir, è il mio cuore Questa è lingua di cui si vanta Amore. (õCanzoneö 7-14)

[So they go on mocking me:  $\delta$ Other streams, other shores await you, and other waves, on whose green edegs there grow sometimes, for your hair, the immortal guerdon of eternal leaves. Why on your shoulders that excessive load?ö Song, I shall tell you, and you reply for me. My Lady says, and her saying is my heart,  $\delta$ This is the language in which Love takes pride.ö]詩を書くよう促される語り手を詩人 Milton 本人と考えると、 $\delta$ Self-consciousöな作品であると言える。そして Carey が指摘しているように、男女は言葉を川のようなものとして言及している。 $\delta$ 0 A Mask においては、Sabirna が川の精であり、Milton の作品において「水」はあらゆる作品で用いられている。 $\delta$ 1 Canzoneöにおいては、詩を書くよう詩人 Milton を促すものとして用いられている。また、本作品で Lady が再び登場するのだが、Brooks と Hardy は本作品における $\delta$ Ladyöは $\delta$ giving the command of  $\delta$ Love $\delta$ 0 であると述べている。 $\delta$ 1 そして、 $\delta$ 1 そして、 $\delta$ 1 を aying is my heart $\delta$ 2 を は、語り手たる「私」と Lady は言葉を介して一体化しているようにも考えられる。

Miltonの親友 Diodati に対して語りかけているõSonnet IVöは、言葉として Lady は登場していないが、Brooks と Hardy は本作品において、Lady が他の作品以上に特徴づけられていると説明する。<sup>42</sup>

Ne treccie døoro, ne guancia vermiglia

Møabbaglian sì, ma sotto nova idea

Pellegrina bellezza cheøl cuor bea,

Portamenti alti honesti, e nelle ciglia

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Mllton, The Poems of John Milton 93.

<sup>41</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton 149.

<sup>42</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton 150.

Quel sereno fulgor døamabil nero,

Parole adorne di lingua piu døuna,

Eøl cantar che di mezzo løhemispero

Traviar ben può la faticosa Luna, (õSonnet IVö 5-12)

続くõSonnet VöとõSonnet VIöには、Lady が再び登場する。しかしながら、先に述べてきたõSonnetöと異なり、Lady の優美さを歌うよりも、õLadyöへの愛を率直に表現していると考えられる。<sup>43</sup> õSonnet Vöにおいては、

Per certo i bei vostrøocchi Donna mia

Esser non puo che non sian lo mio sole

Si mi percuoton forte, come ei suole

Per løarene di Libia chi søinvia,ö (õSonnet Vö 1-4)

[For certain, your eyes, Lady mine, it cannot be but they are my sun; they strike me as hard as he does one who makes his way on the Lybyan sands;] とあるように、

<sup>43</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton 150.

Lady の視線を太陽にたとえている。A Mask においても、the Lady が主張する őchastityöの教義をõthe Sun-clad power of Chastityö (A Mask 782) と表現している。一方、õSonnet VIöにおいては、

Giovane piano, e semplicetto amante

Poi che fuggir me stesso in dubbio sono,

Madonna a voi del mio cuor løhumil dono

Farò divoto; io certo a prove tante

Løhebbi fedele, intrepido, costante, (õSonnet VIö 1-5)

[A young, plain, and simple lover, doubling whether to fly from myself, Lady, in my devotion to you I shall make a humble gift of my heart. I certainly in many trials found it faithful, intrepid, constant;]と語り手の心情を吐露しているのだが、õgift of my heartöがõfaithful、intrepid、constantöなものであることに注目したい。A Mask において、Comus は the Lady を自分の妃にしようとして誘惑するのだが、Comus の the Lady に対するアプローチは肉欲的なもので、the Lady を騙すものである。そのためõfaithful、intrepid、constantöなものではない。õSonnet VIöに見られる愛の告白は、忠実で誠実なものであり、Comus と対峙するものとして描かれている。 $^{44}$ 

以上の計 6 作のイタリア語の詩に共通しているのは、恋愛の詩であり、Ladyに呼びかけた作品であった。そして、名も無き Lady という存在を Milton が美徳や恩寵を備えているといった肯定的側面で描いていることは明らかである。特にイタリア語のõSonnetöのうち、õSonnet IIö、õCanzoneö、õSonnet IVöに描かれる Lady 像で共通している点といえば、Lady の声や言葉に力が備わっているという点であり、むしろ語り手もそれに魅了されているということであった。 A Mask においても、the Lady の声や言葉が作品の展開を引き起こす一つの手段となっている。the Lady がõnightingaleöを想起させる詩歌を歌った後に、Comus

26

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Brooks と Hardy も、次のようにõSonnet VöとõSonnet VIöを評している。õThus Miltonøs entire pose as a lover, in both these poems, is a transparent exercise. And he is sufficiently aware of the fact to make a special protest of his sincerity.ö Milton, *Poems of Mr. John Milton* 150.

は the Lady を自分の妃にしようとして、誘惑を試みようとする。Comus の欲求を一種の恋愛感情として捉えると、完全に同じとは言えないものの、õSonnet IIöからõSonnet VIöに見られる愛の告白に類似するとも考えられる。そして、Comusに誘惑され、身体の自由が奪われた the Lady が唯一抵抗できる手段として用いたのが言葉である。次の場面は the Lady が Comus に反駁した後に、Comus が冷や汗をかくところである。

Co. She fables not, I feel that I do fear Her words set off by som superior power; And though not mortal, yet a cold shuddring dew Dips me all oore, as when the wrath of Jove Speaks thunder, and the chains of Erebus To som of Saturns crew. (A Mask 800-05)

Comus は the Lady の言葉に対し、恐れおののいていることが窺える。 õSonnetö の Lady もその声によって自然を揺るがすという描写があったように、A Mask の the Lady もまた、超自然的な存在である Comus を震え上がらせる力をもっていると言える。また、 õSonnet VIöにあったように、Milton の言う愛情の告白には、 õfaithful、intrepid、constantöなものが込められていて、Comus の告白とは相反する。それは同じ Lady という女性に対し、Comus による欺瞞に満ちた告白と Milton の忠実な告白という形で対照的に描かれていると言える。次は英語詩 õSonnet VIIöで、Milton が 23 歳になった時についてである。 45

How soon hath Time the subtle thief of youth,

Stoln on his wing my three and twentieth yeer!

But my late spring no bud or blossom shewøth.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> õSonnet VIIöは、Petrarchian 風に創作されていると Weismiller 指摘する。 Weismiller 1075.

It shall be still in strictest measure eevøn,

To that same lot, however mean, or high,

Toward which Time leads me, and the will of Heavøn;

All is, if I have grace to use it so,

As ever in my great task-Masters eye. (õSonnet VIIö 1-2, 4, 10-14)

On Time の時と同様、「時」が盗人として否定的に描かれている。そして新井が 指摘しているように、ôSonnet VIIöにおいて時が徐々に過ぎていくにもかかわら ず、自分の才能の芽が出ないことへの Milton の焦りが表出しているという。 <sup>46</sup> 一方続くôSonnet VIIIöだが、「ロンドン市に攻撃が企てられたときに」という 題の作品である。1642 年 11 月 Charles 一世に属する王党派の軍勢が内戦時にロ ンドンに迫ったことから、その前後に創作されたと考えられている。

Captain or Colonel, or Knight in Arms,

Whose chance on these defenceless dores may sease,

If ever deed of honour did thee please,

Guard them, and him within protect from harms.

He can requite thee for he knows the charms

That call Fame on such gentle acts as these,

.....

#### í And the repeated air

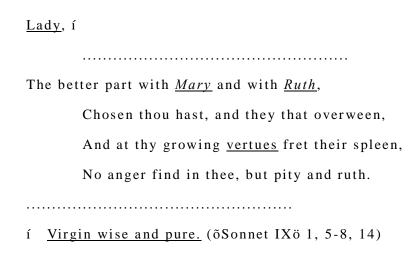
Of sad *Electra*'s Poet had the power

To save thøAthenian Walls from ruine bare. (õSonnet VIIIö 1-6, 12-14)

詩には破壊から救う力があるというのがテーマである。先ほどの $\delta$ Sonnet VII $\delta$ において述べられていた自身の才能の芽が出ないことへの焦りとは対照的で、 $\delta$ Sonnet VIII $\delta$ は Milton 自身の身を守れば、報いることができると言い、自らの詩の才能に自信があるように思われる。 $\delta$ Sonnet VII $\delta$ から $\delta$ Sonnet VIII $\delta$ までの間は約 11 年間あり、その間に  $\Delta$  Mask も創作されている。 $\Delta$  Mask 創作によって詩

<sup>46</sup> 新井,『ミルトン』86-7.

人としての自信を得たと考えれば、ôSonnet VIIIöは Milton 自身の成長を示している作品であると考えられる。さらに、破壊という暴力行為に対し、詩という言葉で抵抗するというテーマは、A Mask の the Lady が Comus に抵抗する手段として言葉が用いられていることと類似する。イタリア語のôSonnetöで、Ladyが自然を揺るがす力を持っていたように、A Mask においては the Lady に、より発達した身を守る手段として言葉の力が備わっていると考えられる。



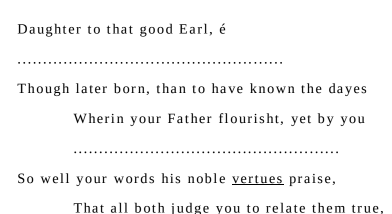
Carey は下線部の Mary と Ruth について、前者は聖書 Lukeの Martha の姉妹 Mary、後者は Ruthの Moabの Ruthを指していると説明している。 $^{48}$  両者共に従順で信仰心の厚い女性として聖書に描かれている。Lady はここで Mary と Ruthのように神に仕えることを選択したために、 $\tilde{o}$ vertues $\tilde{o}$ が高まっていると考えられる。詳細は後で論じるが、A Maskの the Lady もまた、苦境に置かれても一貫

<sup>47</sup> Milton, The Poems of John Milton 287.

<sup>48</sup> Milton, The Poems of John Milton 288.

して神的存在による救済を求め続けている。また Lady はõVirgin wise and pureö(õSonnet IXö 14)と呼ばれていのだが、興味深いことに A Mask においても the Lady は計 7 回、Sabrina は 2 回 õvirgin öと呼ばれている。同一人物であるか 否かという問題はあるものの、õSonnet IXöの Lady と A Mask の the Lady の共に 共通する点としてキリスト教信仰の深い女性にはõvirtueöがあるという点がある。Milton は、信仰心の厚い女性の徳を賛美しているのである。

Poems に収録されている最後のõSonnet Xöは、the Lady Margaret Ley に宛てて送ったものである。<sup>49</sup> the Lady Margaret Ley は、裁判官、議長を務めていた James Ley を父親に持つ。 Milton はõ..., once President / Of *Englands* Councel, and her Treasury, / Who livød in both, unstrainød with gold and fee,ö (õSonnet Xö 1-3) と言って、汚職にまみれることなく、職務を全うした James Ley を称賛している。そして、その子である the Lady Margaret Ley についても、次のようにして讃えている。



And to possess them, Honourød Margaret.

(õSonnet Xö 1, 9-10, 12-14)

父親が徳高き人間であったため、the Lady Margaret Ley も高い徳を備えていることが描かれている。Milton は *An Epitaph on the Marchioness of Winchester* や õSonnet IXö、õSonnet Xöにおいて未婚、既婚問わず徳が備わった女性に対して称賛の言葉をかけており、女性を軽蔑の対象として位置付けていなかったこと

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> õSonnet Xöは abbaabbacdecde の形式をとっており、õSonnet Iöと同様に明白に Petrarchan 風で創作していることが窺える。

が窺える。õSonnetö全体を通して、はじめは恋愛の詩、Milton の自省の詩、そして最後に徳のある女性を称える内容へと移行している。11 作品ある内、女性に関するものは、8 作品にまで及んでおり、いずれも女性の徳を賛美するものであった。この流れは、A Mask の the Lady や Sabrina といった女性登場人物の徳をうたうテーマへとつながっていく。

## 第七節 Arcades と Lycidas 一救世主的存在の登場 —

Arcades は、全 109 行の内、詩歌が 3 つある。最初の詩歌が 3 連あり、全 25 行、2 つ目の詩歌が 12 行で、最後の詩歌が 14 行詩になっている。また、詩歌を除いた箇所は 2 行ずつ脚韻を踏んでいる。 $^{50}$  Arcades は、A Mask と関連のある作品である。Nicolson は、Arcades を広義に解釈すれば、一種の仮面劇であると指摘し、Milton は Arcades を  $\tilde{o}$  entertainment  $\tilde{o}$  の一部と解釈していと説明してえる。 $^{51}$  さらに Arcades と A Mask の関係性を確認するために、以下の表 2 の人物関係図を見てみよう。

表 2 Arcades と A Mask に関連する人物関係図



表 2 にあるように、Arcades は、the Countess Dowager of Darby の面前で一門の 貴族数人によって上演された演劇の一部であり、the Countess Dowager of Darby を称賛する内容になっている。そして、the Countess Dowager of Darby の二番目 の娘 Frances と、その結婚相手 Bridgewater 伯 John Egerton の間に生まれたのが、 A Mask で主人公 the Lady とその弟たちを演じた Alice、John、Thomas Egerton である。それゆえ、Arcades と A Mask は密接に関連のある作品であると言える。 特に Arcades に登場する the Genius of the Wood の役割が A Mask の Sabrina

31

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Weismiller 1038.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Nicolson 65.

と類似しているところがある。

And all my Plants I <u>save</u> from nightly ill,

Of noisom winds, and blasting vapours chill.

And from the Boughs <u>brush off</u> the evil dew,

And <u>heal</u> the harms of thwarting thunder blew,

Or what the cross dire-looking Planet smites,

Or hurtful Worm with cankerød venom bites. (*Arcades* 48-53)

..., and [Sabrina] oft at Eeve

Visits the herds along the twilight meadows,

Helping all urchin blasts, and ill luck signes

That the shrewd medling Elfe delights to make,

Which she with pretious viold liquors heals. (A Mask 843-47)

Arcades の the Genius of the Wood、A Mask の Sabrina が共に有害なものを取り除き、治癒するといった役割を担っていることがわかる。William A. Oram も先の引用を取り上げて、Arcades の the Genius of the Wood と同様に、Sabrina も神と人間の仲介者としての役割を担っていると論じている。 $^{52}$ 

しかしながら、同じような役割を担う二者ではあるが、明らかに異なる点がある。Sabrina は、õí she revivød, / And underwent a quick immortal change / Made Goddess of the River;ö (A Mask 840-42) とあるように、かつては人間の娘であったのだが、川の女神として再生するという、死と再生の過程を経ている。死と再生というテーマは、Poems の冒頭で論じた範例的存在 Christ にも見られる。そのため、Sabrina には Christ に見られるような受難が描かれていると言える。死と再生というテーマについていえば、Lycidas においても同様のテーマが描かれている。Lycidas は、Milton の友人で海難事故死した Edward King に対する

哀歌である。Lycidas において特徴的なのが、Lycidas が海浜の守護神として再

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> William A Oram, õThe Invocation of Sabrina.ö Studies in English Literature 1500-1900 24.1. (1984): 121-139. Academic Search Complete. Web. 1 May 2013. 129.

生する過程である。

Lycidasは、様々な長さの詩の連からなり、不規則に押韻しているが、最後の 一行のみ、ottava rima の形式になっている。<sup>53</sup> Lycidas の全 193 行ある内の前 半部に登場するのはギリシア・ローマ神話の神々である。しかしながら、193 行中の中間とも言える 109 行目にõThe Pilot of the Galileanö (Lycidas 109) が登 場する。この人物について、Shawcross はõSt. Peter, wearing a bishopøs miter and bearing the keys of heaven.öと指摘している。<sup>54</sup> そして最終的に Lycidas は海浜 の守護神と生まれ変わる。次の引用がその該当の場面である。.õSo Lycidas sunk low, but mounted high, / Through the dear might of him that walked the wavesö (Lycidas 172-73) Carey や新井が指摘しているように下線部の波の上を歩いた 者即ち Christ の力でもって、Lycidas 即ち Edward King が高く浮かび上がり、 最終的に次のように海辺の守り神として再生する。55 õHence forth thou art the Genius of the shore, / In thy large recompense, and shalt be good / To all that wonder in that perilous flood.ö (Lycidas 183-85) Lycidas の大きな流れとして、前半に異 教的なものが登場し、後半になると、St. Peter や Christ を想起させるような、 キリスト教の世界が描かれている。この点は、Poemsにおいて最初に配列され た On the Morning of Christ's Nativity と同様の話の流れである。加えて A Mask も仮面劇冒頭に Comus や Circe に象徴されるギリシア・ローマの神々による世 界から、Sabrinaを象徴としたキリスト教的な世界へと徐々に移行していく。 Simons at, othe shading of classical, or pagan, into biblical is so consistently a Miltonic device that its appearance in the masque seems unremarkable enough.ö<sup>56</sup> と説明し、異教的なものから聖書的なものへと移行していく Milton の一貫した テーマが、A Mask には目立たないと指摘している。確かに A Mask は、Lycidas のように、St. Peter や Christ を窺わせるような記述は見られない。しかしなが ら、Hill は、A Mask においてキリスト教的要素を見出すとすれば、作品終盤に 登場する Sabrina が the Lady にõbaptismöを施すことに表象されると指摘してい

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> ottava rima は八行体で、英詩では 10-11 音節になっており、押韻の順序は ab ab cc になるものである。

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Milton, The Complete Poetry of John Milton 161.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Milton, The Poems of John Milton 253. 新井,『ミルトン』46.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Simons 56.

る。<sup>57</sup> Oram は、õMilton¢s alteration of the traditional Sabrina-story makes her (like the later Lycidas) an example of Christian patience rewarded with immortality.ö<sup>58</sup> と述べており、Lycidas 同様 Sabrina もキリスト教の要素を備えていると考えられる。また、特に注目したいのが、Milton がそれ以前の作家が描いた Sabirna 像を書き換えたことによって、キリスト教的な忍耐を備えているという点である。このことについては、第二章で詳細に論じたい。そして Swain が õSabrina¢s action allows for a representation of nature as redeemed as well as redeeming.öと説明しており、Sabrina の登場によって、Comus の異教的な世界からの回復が表現されていると考えられる。<sup>59</sup> つまり、劇作品という特徴から考えて、見ている観客に登場人物を通して、キリスト教的なものを示していると考えられる。特にそれが、作品の終盤に登場する Sabrina に表象されていることは明らかであると言える。

また Lycidas と A Mask 両作品で共通するものは、水によって亡くなった人間が、水に関わる守護神として再生するというテーマである。 $^{60}$  だが  $^{2}$  作品に異なる点を見出すとすれば、Lycidas には the Lady のように誘惑を退けるという試練を課され、神の力による救済を待たねばならない登場人物がいないということが挙げられる。Arcades と Lycidas は共に、Sabrina を彷彿とさせるような登場人物が登場する。しかしながら、Arcades には Christ を思わせるような受難が、Lycidas には誘惑に耐えうる忍耐というテーマが、A Mask よりも不明瞭であるように思われる。

# 第八節 各作品と A Mask との関連性

最後に、今まで取り上げた作品と A Mask との関連性、そして先行研究を基に Poems における A Mask の位置づけについてまとめていく。 Poems の流れとして、神や Christ について、人間の堕落と人類救済のテーマ、美徳を備えた人物への称賛、 $\tilde{o}$ Sonnet $\tilde{o}$ に見られる愛、自省、成長、徳のテーマ、そして Christ

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Hill 45. なお、Sabrina がõbaptismöを施す点について、詳細は第三章で説明する。

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Oram 129.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Swain 192.

<sup>60</sup> Swain も同様の指摘をしている。192.

ではないものの、Arcades と Lycidas においては救世主を思わせるような人物が登場する。すべての作品に含まれているわけではないものの、神の恩寵、徳、救済といったテーマは一貫して変わらず、それに関連して、Christ を想起させる範例的存在の「死」と「再生」というテーマも描かれていたと考えられる。そして今まで説明してきたテーマすべてが A Mask には描かれている。A Mask における範例的存在として挙げられるのは、女性登場人物 the Lady と Sabrinaであり、とりわけ Christ の救世主的要素を備えているのは、Sabrinaである。この点について、より詳細に考察してみたいと思う。

Sabrina と the Lady を繋ぐキーワードはõchastityöである。先ず、the Lady は Comus という肉欲的な魔神の住む森で弟たちとはぐれた際に、肉親に頼ることなく、次のものに助力を求める。

O welcom pure eyød Faith, white-handed Hope,

Thou hovering Angel girt with golden wings,

And thou unblemishøt form of Chastity,

I see ye visibly, and now beleeve

That he, the Supreme good, towhom all things ill

Are but as slavish officers of vengeance,

Would send a glistring Guardian if need were

To keep my life and honour unassailød. (A Mask 213-20)

the Lady は ỗfaithö、 ỗhopeö、 ỗchastityöに、 自らの身を守るために守護天使を派遣するよう呼びかける。下線の三点は ỗAnd now abideth faith, hope, charity, these three; but the greatest of these is charity.  $\ddot{o}$  (1 Cor. 13.13) という聖書の一節を想起させる言葉である。  $\ddot{o}$  A Mask においては本来 ỗcharityöとなる箇所が ỗchastityöに置き換わっている。そのため、the Lady が ỗfaithö、 ỗhopeö、 ỗchastityöに呼びかけることで、仮面劇の聴衆には特に ỗchastityöに注意を向けるよう Milton が意図的に言葉を置き換えたと考えることができる。 ỗchastityöについて、新井は、

<sup>61</sup> Simons, 71. Hilda Hollis, õWithout Charity: An Intertextual Study of Miltonøs Comus,ö Milton Studies 34 (1997): 159.

Comus の魔法の椅子に座り、身動きのとれない危機的状況に the Lady が、次のようなõchastityöの教義を信じ、Comus の誘惑を退こうとしている点に注目している。なお、以下の引用に登場するõchastityöの句は、1637年の初版で初めて加筆された箇所であり、Milton が特に主張したい箇所であると考えられる。

#### To him that dares

Arm his profane tongue with contemptuous words

Against the Sun-clad power of Chastity,

Fain would I something say, yet to what end?

Thou hast nor Eare, nor Soul to apprehend

The sublime notion, and high mystery

That must be utterød to unfold the sage

And serious doctrine of Virginity, (A Mask 780-87)

新井は、On the Morning of Christ Nativity においてõa greater sunöが ōChristioの代わりに用いられていることを指摘した上で、Renaissance 期においてōSunōが GodないしはōSon of Godō即ち Christ を表すことからōSun-cladōという句は ōGod-guardedöまたはōSon of God-guardedöを意味するという。 62 つまり the Ladyの言うōchastityöには、キリスト教の要素も含む、美徳があると言える。そして Sabrina は、前述したようにōchastityöを守る役割を担っている。 Sabrina について、Woodhouse は、Sabrina がōchastityö を積極的、肯定的な徳として変容させる役割を担っていると論じており、 63 ōchastityöの徳を証明するために、Sabrina が必要であると考えられる。また宮西光雄は、Severn 川の水神であると同時に、純潔な処女のニンフであると説明している。 64 そして松浦暢は、Sabrina がその存在自体、処女性のシンボルであり、虐げられ、悩んでいる女性の力強い味方で、救済者であると説明している。 65 これらの点から、the Lady が呼びかけた擬人化されたōchastityöというのは、ōchastityöの象徴たる Sabrina であると言

<sup>62</sup> Arai, õMilton in Comusö 28.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Woodhouse, õ*Comus* Once More,ö *UTQ* 19 (1950): 221.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>ミルトン,『ミルトン英詩全訳集 上巻』, 宮西光雄訳 (東京:金星堂, 1983) 548.

<sup>65</sup> 松浦暢,『水の妖精の系譜』(東京:研究社, 2002)88.

える。そのため、the Lady 同様、Sabrina もキリスト教の要素を含んだ美徳に富んだõchastityöを象徴するニンフであると言える。

さらに Sabrina の死の場面にも注目したい。次の引用は、Sabrina の死を描いている。

She guiltless damsell flying the mad pursuit

Of her enraged stepdam Guendolen,

Commended her fair innocence to the flood

That stayød her flight with his cross flowing course, (A Mask 829-32)

Wiliam Shullenberger は、下線部 ocross flowing courseoに Sabrina が身を投げたことに注目し、ocrosso即ち十字架を表すような川の流れに身を委ねたと考えることで、Sabrina の死が Christ の受難を想起させると論じている。66 一方で、Christ の受難と言えば、The Passion がすぐに思い浮かぶ。The Passion における範例的存在の Christ の死を悼むというテーマは、1645年の Poems を通して描かれ、最終的に Sabrina に集約されていると考えられる。また Milton は 1630年頃、The Passion の主題を書くには手にあまると思い、未完結のままにして創作を終えた。そのため The Passion には、Christ の復活を予兆させる内容が描かれていない。だからこそ、Milton は Christ の受難と再生というテーマを、形を変えて後続の作品で描いていったのではないかと考えられる。それが A Mask においては Sabrina の死と再生の場面となる。

また Poems の中で、Milton は美徳を持つ人物に対し、称賛の意を表していた。 その中で未婚、既婚、生死に関わらず女性を称賛してきたのは、今まで読んで きた作品を見れば明らかである。このような女性の系譜を引き継ぎつつも、生 存している人物、亡くなるものの、再生した人物の徳を同じ作品内で称賛して

<sup>66</sup> William Shullenberger, Lady in the Labyrinth: Milton's Comus as Initiation (Madison, Teaneck: Fairleigh Dickinson UP, 2008) 243. Oram も同様に A Mask の ocross flowing courseö と ofloodo という言葉に注目して説明する。 oThe ocross flowing courseö of othe floodo (831-32), which stays Sabrina flight and initiates her apotheosis, the ritual preparation of her body and its anointment with spices, delicately evoke the passion and death of Jesus. oまた Oram の論の詳細については、次を参照されたい。Oram 129.

また、詩集に収められた作品の流れを見ると、ôSonnet VIIIôとôSonnet VIIIôのテーマとして Milton 自身に関わるテーマが描かれていた。 A Mask において、 Milton に関わる問題とは、主人公の名前が the Lady という点である。 Milton は Cambridge 大学 Christos College に在籍していた時、目鼻立ちが整った容姿と、 その秀才ぶりから、仲間に the Lady of Christs と呼ばれていた。 A Mask は the Lady が ôchastityöの徳でもって、 Comus の誘惑を退こうとすることが主題だが、 A Mask 執筆時、 Milton が õchastityöの持つ不可思議な力に対し懐疑的でありつつも、自身の結婚問題と関連してõchastityöを考えていたと E. M. W. Tillyard は 説明している。 68 加えて、 Simons も õassurance of ultimate resurrection for the Lady is in some sense equally a guarantee of Miltonos own ultimate reward. öと述べ、 the Lady の復活が Milton 自身へも投影していたと指摘している。 69 それゆえ、 A Mask は、 Milton 自身の問題を主人公 the Lady に投影していたと考えることもできる。 70

また、AMask は 1637 年に初版が出版されているが、その際 Milton は自分の名を出していない。 $\tilde{o}$ Sonnet VII $\tilde{o}$ において自分の才能の芽が出ないことを懸念していたことから、Milton は成功を収めた作品 AMask が Milton 自身のものであるということを Poems において示したかったのではないだろうか。また、

<sup>67</sup> Simons 54.

<sup>68</sup> E. M. W.Tillyard, Milton (London: Chatto and Windus, 1961) 374-383.

<sup>69</sup> Simons 59.

<sup>70</sup> the Lady という名が Miltonの大学時代のあだ名õthe Lady of Christsöを想起させることは多くの研究者が論ずるところである。Kerrigan 36. Milton, Comus, The Riverside Milton 109. Katherine R. Kellet, õThe Ladyøs Voice: Poetic Collaboration in Miltonøs Mask,ö Milton Studies 50 (2009): 14.

Brooks と Hardy は、1645 年版の詩集に掲載されている詩作品について、反復されたテーマが描かれていることを指摘し、その例として、「音楽」「光と闇」、「水」、「植物」、「衣類や変装」を挙げているが、A Mask のみすべての項目に該当するものが登場している。「これまで創作した作品の集大成として A Mask を提えていたのであれば、これまで創作した作品の集大成として A Mask を最後に位置付けたと考えることはできる。また興味深いことに、Poems に収録された計 28 作品の中で、女性に関する言及している作品は、12 作品とおよそ半分ある。「こそして、12 作品の中で Milton は女性を賛美している。また、Poems に収録されている作品の内、男女生死を問わず、実在の人物を取り扱った作品が8 作品であるのだが、8 作品の中で女性を主題としている作品は計 4 作品と半分を占めている。このことから、Miltonが女性を軽視することなく、女性に対する配慮があったことが読み取れる。そして注目すべきは、集大成の作品に登場するキリスト教の範例的存在を the Lady と Sabrina という女性登場人物にしたという点である。特に、Christを想起させるような牧世主的存在として Sabrinaを描いたのである。

<sup>71</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton 256-8.

 $<sup>^{72}</sup>$  なお、L'Allegro、Il Penseroso については、テキストから男女の判別は付きにくいが、R. Westall が描いた L'Allegro の挿絵の< 快活のA > は、女性的に描かれている。L'Allegro、Il Penseroso を女性的なものとして捉えるのであれば、女性について言及している作品は 14 作品となる。

# 第二章

## A Mask の主題

# 一親子関係、結婚を中心に一

#### 第一節 A Mask の主題、構成

A Mask が Milton にとって、前期作品の中での集大成として位置付けられて いることについては、前章で論じた通りである。そして、Miltonが一貫して描 き続けた Christ 的要素を備えた範例的存在として、the Lady や Sabrina に集約 されることについても確認した。さらに、Christ のような救世主的存在として Sabrina が A Mask において登場する。そこで、本章は、A Mask に的を絞り、A Mask の構成、主題について、先行研究を基にして検証していきたい。序論でも確認 した通り、本作品は元々1634年の初演を目的として創作されたものである。そ れに基づいて、1637年、1645年と出版された際、初演時には台詞に加筆出来な かった言葉を加筆することになる。これらのことから、AMaskを扱う際、単な るテキストとして読み込むのみならず、劇作品として観客を想定して執筆され ていることを念頭に入れながら、考察していきたい。先ず、仮面劇というジャ ンルから見た A Mask という点について、先行研究を整理したい。その点を踏 まえつつ、A Mask を各場面に区切って、登場人物、場面を検証する。A Mask は全 1023 行あるが、本論においては、五場面に区切って考察することとする。 先ず一つが the Attendant Spiritが登場し、独白した後、Comusとその一味が登 場し、怪しげな儀式を施す 1~169 行、二つ目に the Lady が登場し、その様子 を見ていた Comus が the Lady に近づく 170~330 行、三つ目に the Lady の弟た ちが登場し、弟たちの元に the Attendant Spiritが助言をしに訪れる 331~658 行、 四つ目に the Lady が Comus の誘惑をうける場面の 659~813 行、そして Comus の宮殿を the Lady の弟たちが襲撃した後、Sabrina を呼び出し、the Lady を救出 した後、the Attendant Spiritが、the Ladyと弟たちを両親の元に導き、最後の独 白をする 814~1023 行となる。」以上のように区切った理由として、本作品に おいて、複数の役割を担っている登場人物がおり、さらに登場人物同士が対照

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 本論の行数は、Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition.から採用したものである。

的に描かれている場合もあったためである。それぞれの場面がどのように描かれているのかを検証し、各場面が作品全体をどのように構成しているかを、先行研究を用いつつ見ていく。その際、Paradise Lost との関連性についても触れていきたい。そして A Mask の各場面、登場人物が対照的に構成されつつも、一人の登場人物に複数の役割が備わっていること、また A Mask において家族、とりわけ親子関係そして結婚がキーワードとなることを究明したい。

# 第二節 仮面劇としてのジャンルから見た A Mask

序論においても説明したように、当時の仮面劇の流れとしてõthe triumph of Virtue over Viceöが根本にあり、A Mask について言えば、 $\tilde{o}$  virtueöにあたるものが  $\tilde{o}$  chastityöになる。一方、 $\tilde{b}$  Johnson が  $\tilde{b}$  Mask には  $\tilde{b}$  Paradise Lost の兆しが見られると指摘する一方で、劇というジャンルの面からみると批判的な言葉で説明していた点を確認した。しかしながら、 $\tilde{b}$  Johnson は、 $\tilde{b}$  The Lives of the English Poems の Milton の説明の終盤に改めて次のように述べている。

Miltonøs style was not modified by his subject; what is shown with greater extent in Paradise Lost may be found in Comus. One source of his peculiarity was his familiarity with the Tuscan poets; the disposition of his words is, I think, frequently Italian; perhaps, sometimes, combined with other tongues.<sup>2</sup>

他の言語が混在していると言い、皮肉とも読み取れる書き方で、A Mask について評価していることがわかる。しかしながら、序章でも説明したように、Johnsonが Milton について説明する際に、念を押して A Mask が Paradise Lost の兆しであるということを改めて指摘していることがわかる。 Johnson が一方で批判しているように、A Mask は仮面劇というジャンルに含まれるのか否かという点が研究者の中でもしばしば議論されている。 3 鈴木は A Mask のジャンルについて、基本的に仮面劇のジャンルとして捉えられるが、従来の仮面劇の伝統と異なる

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Johnson 140.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Stephen Orgel は、Milton の A Mask を仮面劇の一つとして捉えている。 õmasque,ö The Oxford Encyclopedia of British Literature, 2006 ed.

点を挙げている。 4 体裁は仮面劇の形式をとりつつも、Johnson を始めとして、多くの先行研究が論じているように、A Mask には後期の作品の叙事詩の片鱗があるとも考えられる。そこで先ず、仮面劇というジャンルについて概観してみたい。

仮面劇は 16 世紀の後半から 17 世紀の前半つまり James 一世と Charles 一世の時代に隆盛を極めたもので、Ben Jonson (1572-1637)5を主として Aurelian Townshend、William Davenant、Thomas Carew といった劇作家らの手によって作品が生み出された。6 芝居と舞踊の二部構成になっている仮面劇だが、7 スチュアート朝時、貴族の娯楽として贅沢の極みたるものであった。8 特に 1625 年の James 一世の亡き後、Charles 一世の手に政権が渡ると、宮廷仮面劇は、より豪勢に、哲学的になり、さらには政府による政策を正当性のあるものとして祝すことで、政治的役割を担うものに変貌していった。9 こうして宮廷仮面劇は、Charles 一世とフランス出身の王妃 Henrietta Maria の権威づけとしての効果を発揮していった。10 特に Charles 一世の時代の仮面劇の特徴として、Henrietta Maria が関心をよせていた Neoplatonism を想起させるような作品が多く創作されたのだが、その仮面劇のテーマとして多く用いられたのが、A Mask においてもテーマとなっているőchastityöであった。11

こうして隆盛を極めた仮面劇であったが、Jonson や Inigo Jones (1573-1652)が仮面劇を創作していた頃よりも、さらに複雑な構造となり、多額の資金を費やしたがために、浪費、不道徳なものと位置づけられ、清教徒革命の引き金とな

\_

<sup>4</sup> たとえば、野外劇やダンスの要素が極めて少なく、舞台装置の指示がほとんど記されていないといったことを挙げている。鈴木、「『コウマス』研究の三段階」101.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jonson の仮面劇 *Pleasure Reconciled to Virtue* (1618) に Comus が登場する。 Milton は Jonson の仮面劇に登場する Comus に注目していた節がある。才野 120. <sup>6</sup> õmasque,ö *The Oxford Encyclopedia of British Literature*, 2006 ed.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 団野恵美子,「ジョンソンの仮面劇とジェイムズー世」『超越する演劇』,田中雅夫、飯沼万里子編(東京:英宝社、2004) 152.

<sup>8</sup> õmasque, ö The Oxford Encyclopedia of British Literature, 2006 ed.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> õmasque,ö The Oxford Encyclopedia of British Literature, 2006 ed.

<sup>10</sup> Davenant 作 *Salmacida Spolia*(1640)において、Charles 一世は、忍耐強い殉教者、英雄であると表現されているという。 õmasque,ö *The Oxford Encyclopedia of British Literature*, 2006 ed.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> McGuire は、Milton が A Mask を創作していた当時、Neoplatonism に対する信奉が全盛期を迎えていたと言う。McGuire 131.

った。12 つまり、Puritanからすれば仮面劇は、非難の対象となるものであった。

これらの点から、Milton が A Mask を執筆し、Bridgewater 伯という宮廷側に人間に献上したということに違和感を覚える。先に論じたように、仮面劇は王侯貴族の余興として創作されていたのだが、 $^{13}$  Hill は、当時仮面劇が宮廷と結びつきの強いものであり、豪勢で膨大に費用を消費するものであったため、Puritan である Milton が仮面劇を執筆するのは、驚くべき点であると論じている。 $^{14}$  Milton が生きていた当時、特に Charles 一世の時代、財政的に厳しいにも関わらず、Charles 一世が国民の目線から自身の失政を逸らす目的として、莫大な費用をかけて宮廷仮面劇を上演させたという。 $^{15}$  この点に加えて、William Riley Parker は、Milton の父親が A Mask を評価しなかったのは、Milton が宮廷仮面劇を執筆したからであると指摘していることからも、Puritan である Milton が仮面劇を創作することは違和感を覚えさせるものであることが窺える。 $^{16}$  なおかつ、 $^{16}$ 世紀末からの宮廷は、Miltonにとってみれば James 一世の Buckingham 公への同性愛的関係を思わせるものであり、さらに Buckingham 公は、後に Milton が糾弾することになる Charles 一世の寵愛も受けていたという。 $^{17}$ 

しかしながら、Hill は次のような点から、Milton が *A Mask* 執筆の依頼を引き受けたのではないかと論じている。 <sup>18</sup> 宮廷側の人間ではあったものの、Bridgewater 伯は Puritan 的傾向があり、そのパトロンは Spenser 流の詩人であった。さらに Bridgewater 伯一家の親族は Milton の父親から借金をし、さらに Milton の父親の別の顧客に、Milton が *Arcades* を執筆し、献上した the Countess of Darby の親戚もいたという。 <sup>19</sup> 宗教的、かつ父親を通じた関係などから、

<sup>12</sup> õmasque,ö The Oxford Encyclopedia of British Literature 429.

<sup>13</sup> 団野 153.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Hill 45.

<sup>15</sup> 野呂有子,「道化としてのサタン、サルマシウスそしてチャールズー世―王権反駁論から『楽園の喪失』への軌跡―」『摂理をしるべとして』新井明,野呂有子編 (東京:リーベル出版、2003) 53.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> William Riley Parker, *Milton: A Biography*, vol 1. (Oxford: Clarendon Press, 1969) 125-8.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Hill 43.

<sup>18</sup> 以下の説明は Hill 43-44 を参照されたい。

<sup>19</sup> Milton の父親が õscriveneröであった。Barbara K. Lewalski, *The Life of John Milton* (Oxford: Blackwell Publishing, 2008) 2. また、*Arcades* が演じられた Harefield は、Milton が当時住んでいた Horton からほんの 10 マイルの距離にある一方、Egerton 一家が居を構えていた Hertforshire は、Harefield から 15 マイ

Milton は Lawes からの A Mask 執筆の依頼を引き受けたのではないかと Hill は論じている。

その一方で、Miltonは仮面劇を創作する際、次のようなことを念頭に置きつ つ、創作したと考えられる。野呂有子は、AMaskには当時隆盛を極めた仮面劇 及びジャコビアン・ドラマへのアンチテーゼの機能を持っていたと指摘してい る。20 さらに McGuire は、後の Milton の政治論文、特に Eikonoklastes (1649) に おいて、Charles 一世の暴政を否認しなかった者を Circe の犠牲者として非難し ているように、Comus が、その母 Circe の原型を成すものとして描かれている と指摘している。<sup>21</sup> A Mask においては Circe 本人こそ登場しないものの、作品 の至るところで Circe への言及が見られる。そのため、政治論文執筆のおよそ 10 年前の作品である *A Mask* 創作時においても、Charles 一世の暴政に対する非 難を、A Mask においては暗に示している可能性はあると言える。さらに McGuire は、Comus の言葉には Charles 一世がひいきにしていた詩人らが述べていた政 治の宣伝文句と類似すると述べている。22 悪役として登場する Comus に Charles一世の政策を想起させるような台詞を語らせることは、明白にではない ものの、Charles一世に対する批判を意図していると考えられる。第五章で論ず るが、Miltonが当時の政治体制に対する批判的なメッセージを作品に込めるの は、A Mask のみに限られることなく、Ad Patrem、Paradise Lost においても同 様である。Hillも、表面上からは読み取ることができないが、A Mask には当時 の政治に対する批判を含めていると論じている。23 また、序論でも述べたよう に、本作品創作の背景に、John Egerton の義理の兄弟である Castlehaven 伯の醜 聞があったとことは Breasted が指摘している通りである。24 宮廷において õPlatonic loveöを崇拝する動きがあり、A Mask においては、Castlehaven 伯との 繋がりを強めるものである。25 そこで、Milton とその後援者らは、Virgin Mary

ルほど北上した場所にあったという。Hill 44.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 野呂,「道化としてのサタン、サルマシウスそしてチャールズー世―王権反 駁論から『楽園の喪失』への軌跡―」『摂理をしるべとして』,新井明,野呂有 子編 (東京:リーベル出版,2003)76.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> McGuire 82.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> McGuire 82.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Hill 47.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Breasted 202.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Hill 47.

あるいは Charles 一世の妻 Henrietta Maria を崇拝する側の立場、そして Catholic であった Castlehaven 伯の二つの立場と一線を画そうとしたと Hill は指摘する。  $^{26}$  そのため、同じ仮面劇というジャンルであっても、Milton の A Mask は、Puritan 的要素を多分に含んだ仮面劇であり、Charles 一世の悪政を非難する目的が暗に あると考えられる。  $^{27}$ 

さらに、Milton の A Mask が宮廷仮面劇の伝統をそのまま踏襲していない理由として、次のようなことが考えられる。その一つとして考えられるのは、当時の宮廷仮面劇において取り上げられていたテーマōchastityöについてである。前述の通り、Charles 一世そして王妃 Henrietta Maria は Neoplatonism を信奉していた。<sup>28</sup> 当時の宮廷仮面劇の特徴として、女性主人公の Neoplatonism 的な英雄的資質を強調し、愛の目的としての結婚を強調するものであったという。<sup>29</sup>そのため、英雄的資質を備えた女性主人公には、美とōchastityöが備わり、特にōchastityöに付加された力でもって、女性主人公は、自らの身を守ることができるという。<sup>30</sup> 当時ōchastityöは、ōsexualityöと関連づけられるものではあったものの、ōchastityöは合理的で有徳なōchaste loveöとしてみなされ、結婚と相反するものとしては考えられなかった。<sup>31</sup> 仮面劇では、Henrietta Maria 自身が登場し、ōchaste loveöの力を示すことで、その力が夫である国王 Charles 一世の権力を強めるというようにōchastityöの力が表現されていた。<sup>32</sup> つまり、政治的な力を強めるものとして、ōchastityöが用いられていたと考えられる。

一方 A Mask においては、the Elder Brother が主張するõchastityöに、当時の宮廷が信奉していた Neoplatonism の要素を多分に含んでいると考えられる。しかしながら、後ほど説明するが the Elder Brother の言うõchastityöと the Lady が主張するõchastityöの力には相違がある。the Elder Brother の主張するõchastityöが本当に the Lady に備わっていれば、自らの力で Comus を退くことができたはず

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Hill 47.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Orgel もまた、Milton の A Mask を仮面劇の一つとして捉えつつも、Puritan の倫理観に基づく作品であると論じており、Puritan 的要素を含んだ仮面劇であると言える。 õmasque,ö *The Oxford Encyclopedia of British Literature*, 429.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> A Mask 創作時、Neoplatonismへの信奉は全盛期を迎えていた。McGuire 131.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> McGuire 132.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> McGuire 132-33.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> McGuire 132-34.

<sup>32</sup> McGuire 135.

である。そのため、A Mask においては、Neoplatonism 的なõchastityöの力は、意味をもたない。このことが当時の宮廷仮面劇を暗に非難している点であると言える。 Milton が創作した A Mask は、Bridgewater 伯が、Puritan 的傾向があったこと、さらに McGuire も A Mask をõa Puritan Masqueöと定義づけていることから、 $^{33}$  Puritan 的要素を多分に含んだ仮面劇であると言える。

## 第三節 the Attendant Spirit と Comus の比較

A Mask の冒頭で最初に the Attendant Spirit が登場する。1634 年の初演時、the Attendant Spirit を演じたのは、Milton に本作品を執筆依頼した Lawes である。Lawes は、Egerton 一家の子女の音楽教師であった。<sup>34</sup> the Attendant Spirit は、the Trinity College manuscript、the Bridgewater manuscript においてはõdaemonöと称され、Neoplatonismから由来する者であると Carey は説明する。<sup>35</sup> 劇冒頭、the Attendant Spirit は次のようにして登場する。

BEFORE the starry threshold of *Joves* Court

My mansion is, where those immortal shapes

Of bright aërial Spirits live inspherød

In Regions milde of calm and serene Ayr,

Above the smoak and stirr of this dim spot,

Which men call Earth, and with low-thoughted care

Confinød, and pesterød in this pin-fold here,

Strive to keep up a frail, and Feaverish being

Unmindful of the crown ... (A Mask 1-9)<sup>36</sup>

the Attendant Spirit の住まいは地球の天上にある。そしてõThe first Scene discovers a wilde Wood. *The attendant Spirit descends or enters*.öという最初のト

\_

<sup>33</sup> McGuire 1.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Milton, The Poems of John Milton 168. Kellet 2.

<sup>35</sup> Milton, The Poems of John Milton 180. Milton, Comus, The Riverside Milton 113.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Flannagan は the Attendant Spiritの言うõJoveöは、õChristianizedöされたものだと指摘する。Milton Comus, The Riverside Milton 113.

書きにもあるように、the Attendant Spirit は天上から地球に降ってくる。the Attendant Spirit が天上の様子をõmilde of calm and serene Ayröと言う様に、天界 が穏やかな大気で温和な場であることが示されている。その一方で、人間の住 む地球はõthe smoak and stirr of this dim spotöと説明しているように、薄暗く、 ざわめきがある場所である。ト書きにもあるように地球の様子がõa wilde Woodö と表現されているように、荒々しい様子が窺える。そして、the Attendant Spirit の後に登場するのが、Comus である。舞台である森が Comus の住む森だからこ そ、洗練された森ではなく、薄暗さや未開のイメージで表現されている。冒頭 で、あえてキリスト教的なものを明確に打ち出さない理由として、Nicolsonは、 Comus による魔力が Wales の不吉な森に及んでいるということ Milton が観客に 示すために、馴染みの成る異教の神話を用いたのではないかと指摘している。37 続いて the Attendant Spirit はなぜ自分が地球に降ったのか、自らの務めについ て説明する。その際、the Attendant Spiritが降り立った土地が、Neptuneから諸 神に統治を委ねられ、最後のthe Ladyと弟たちの父親が高潔な貴族として統括 するという統治権の委譲が18~36行に渡って説明される。そして、自らの務め を次のように述べる。

Where his fair off-spring nursøt in Princely lore,

Are coming to attend their Fathers state,

And new-entrusted Scepter, but their way

Lies through the perplex of this drear Wood,

The nodding horror of whose shady brows

Threats the forlorn and wandering Passinger.

And here their tender age might suffer perill,

But that by quick command from Soveran Jove

I was despatcht for their defence, and guard; (A Mask 34-42)

the Attendant Spirit は、知識を備えた子どもたち、即ち the Lady と弟たちが父親の盛儀に参列する途中、旅人を脅かす鬱蒼とした森を抜ける必要があるため、

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Nicolson 74.

Jove によって防護を命じられたという。つまり the Attendant Spirit は、Comus の誘惑から子どもたちを守ることから守るという役割を担っている。 the Attendant Spirit は、森を抜けようとする旅人を脅かすものについて 46-82 行かけて説明する。その説明の中で語られる内容は、Comus と両親 Bacchus と Circe の親子関係についてである。特に Comus に関わる内容で語られることは、親子関係とその力の委譲である。親子関係と Comus の特徴は次のように語られる。

Bacchus that first from out the purple Grape,

Crushøt the sweet poyson of mis-used Wine

After the Tuscan Mariners transformød

Coasting the Tyrrhene shore, as the winds listed,

On Circes Iland fell ...

.....

This Nymph that gazød upon his clustring locks,

With Ivy berries wreathød, and his blithe youth,

Had by him, ere he parted thence, a Son

Much like his Father, but his Mother more,

Whom therfore she brought up and Comus namød,

.....

Excells his Mother at her mighty Art, (A Mask 46-50, 54-58, 63)

Bacchus が Circe の島を離れる前に Circe が Comus を身ごもった。ここで Bacchus は、Comus の父親ではあるものの、育てあげたのは母親の Circe のみであることがわかる。なおかつ、Comus は父親にも似ているものの、母親の方がさらに似ており、力の面でも母親に優るとある。the Attendant Spirit の説明によって、the Lady そして弟たちと父親という親子関係と、その一族が統括することになる土地の統治権の委譲が語られていたように、Comus の親子関係と力関係が対比的に描かれていると言える。

また、the Lady や Comus にまつわる話をする the Attendant Spirit の持つ役割について次のように議論されてきた。Swain は、the Attendant Spirit には次のよ

うな複数の役割が備わっていると指摘している。一つは the Lady や弟たちの邸宅に仕える家僕の牧夫の服を身にまとったõthyrsisöである。<sup>38</sup> the Attendant Spirit は、家僕の似姿になることで笛や歌でもって吹きすさぶ風を鎮め、木立のざわめきを抑えることができるという。<sup>39</sup> 笛や歌が用いられるのは、the Attendant Spiritを演じるのが Egerton 一家の音楽教師の Lawes であることを暗に示すためである。そして、the Lady や弟たちの家に仕える人間になることで、鬱蒼とした森にさまよう the Lady と弟たちを安心させ、信頼を得られる。

また神話的な側面から、the Attendant Spirit は A Mask の語り手としての役割を担うことから、 $\delta$ Orpheusöや $\delta$ Hermesöにも類似している。 $\delta$ 0 後ほど説明するが、さらに the Attendant Spirit には the Elder Brother と the Second Brother に対する教育者としての役割が備わっているという。 $\delta$ 1 また、従来の研究において、the Attendant Spirit は、 $\delta$ 1 における堕落前の  $\delta$ 2 をといるといるといるといるを記させる存在であることも指摘されてきた。 $\delta$ 2

羊飼いに姿を変える the Attendant Spirit だが、Comus も同様に羊飼いに変装する。このことから、Heather Dubrow は the Attendant Spirit と Comus がミラーイメージで描かれていると指摘する。 43 共に羊飼いに変装するものの、Comus が変装する目的は、森で迷う the Lady を見つけ誘惑するためである。では、the Attendant Spirit と Comus にどのような差異があるのだろうか。Comus の変装だが、Comus は the Lady の存在に気づくと、次のようにして幻覚で人の目を騙し変装する。

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Swain 170.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 後ほど、the Attendant Spirit が弟たちの前に現れた際、ト書きにõThe attendand Spirit habited like a Shepherd.ö(*A Mask* 490 前のト書き)とあり、さらにその姿をみた the Elder Brother がõ*Thyrsis?*ö (*A Mask* 494) と言うことから、羊飼いに姿を変えていることがわかる。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Swain 170-01. Swain はõOrpheusöが詩人の元型としての役割を備え、õHermesöは *The Odyssey* 由来の役割を担うと指摘している。

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Swain 170.

<sup>42</sup> Simons 57

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Heather Dubrow, õThe Masquing of Genre in *Comus*,ö *Milton Studies* 44 (2005): 70. また Simons も the Attendant Spirit と Comus が対照的であると指摘している。Simons 59. Kerrigan 25.

#### Thus I hurl

My dazling Spells into the spungy ayr,

Of power to cheat the eye with blear illusion,

And give it false presentments, lest the place

And my quaint habits breed astonishment,

And put the Damsel to suspicious flight,

Which must not be, for that os against my course; (A Mask 153-59)

Comus は目眩ましの魔法の粉を空にふりまいて、幻覚を引き起こす。 õto cheat the eyeö、õfalseöとあるように、人の目を騙し、偽りの風貌であると Comus が自身で言っていることから、見た目だけ整えた羊飼いであることがわかる。 そして、Swain は次のように Comus と the Attendant Spirit を比較し、その違いを指摘している。

õComus assumes a carefully paralleled pastoral disguise in the following scene — Comus is characteristically an imitator — with this crucial difference: although the Attendant Spirit is really capable of varied forms, Comus only appears to be a shepherd to eyes that have been cheated and bleared by his illusionary art.... he [the Attendant Spirit] is also true poet, true teacher, both muser and Muse. Comus is the deceiver who imitates true forms, true vision, true art.ö<sup>44</sup>

同じ羊飼いに姿を変えたとしても、Comus は、単なる模倣にすぎず、外見だけをつくろい、人の目を騙すõdeceiveröである一方で、the Attendant Spirit は本作品を語る真の語り手であると指摘している。このように Milton は、同じものを用いて、善と悪のイメージを似せて描きつつも、細部をよく見るとそれが偽物なのか本物なのかを見極めさせようとしているのである。

母親 Circe に優る力を持つ Comus は、序論で説明したように、自身の森を通る旅人に魔酒を勧める。旅人もまた、Comus の森を通ると Phoebus という太陽

<sup>44</sup> Swain 171.

神の日差しのために、喉の渇きを覚えるため、Comus の魔酒を飲む。すると人間の顔が獣のようになり、淫楽に陥ってすべての友や故郷も忘れる。このことから、Comus も人間を淫楽に陥らせる力を持つ、極めて肉欲的な魔神であることが明らかである。特に A Mask においては、誘惑の手段として用いられるのが酒なのだが、本作品で救出のキーワードとなる「水」と類似するものであるといえる。この点においても、Milton が A Mask において善悪に類似したものを提示していることがわかる。また、喉渇きを誘うのが Phoebus の日差しであるが、Ciece が o The daughter of the Sunö (A Mask 51) とあるように、Circe とComus の背後には、太陽の力があることが読み取れる。

そして、the Attendant Spirit が姿を消すと、Comus とその一味が登場する。 Comus の姿は次のようにト書きで表現されている。

でComus enters with a Charming Rod in one hand, his Glass in the other, with him a rout Monsters headed like sundry sorts of wilde Beasts, but otherwise like Men and Women, their Apparel glistring, they com in making a riotous and unruly noise, with Torches in their hands.ö (A Mask 93 行の前のト書き)

Comus の手に杯と魔力のかかった杖があることが示されている。Comus の杖は、the Lady 救出の鍵となるものである。同時にõa Charming Rodöはõphallusöを象徴するものでり、肉欲の象徴という事ができる。 $^{45}$  その一方で、Comus の片手には杯があることから、Ciece の持つõcharmed Cupö (A Mask 51) を想起するため、Comus は肉欲の象徴ではあるものの、その様相は男性とも女性とも判別しがたい、両性具有的であると指摘する研究者もいる。 $^{46}$  Milton の作品において、女々しさというのは女性を否定的にとらえる語でなく、堕落するものに使用される。

<sup>45</sup> Shawcross, õTwo Comments, ö Milton Quarterly 7.4 (1973): 98. Simons 65.

<sup>46</sup> Simons は、仮面劇においてその姿が登場人物の特性を表すことを指摘することを指摘し、Comus の姿は男性性が卓越して描かれているというよりも、両性が混ざり合った姿であることを論じている。Simons 61, 62, 65-66. Watson Kirkconnell は、Comus を女性的に演じたり、女性の服装で登場しても違和感のない登場人物であると説明し、両性具有的であることを説明している。Watson Kirkconnell, Awake the Counteous Echo (Toronto and Buffalo: U of Toronto P, 1973) 27.

<sup>47</sup> そして Comus は、Cotytto と Hecate という女神に対する儀式を開き、信仰を誓って力添えするよう求める。<sup>48</sup> しかしながら、Comus の儀式は完全に終えることない。というのも、儀式の途中で Comus は the Lady の存在に気付いたからである。Comus の口から初めて、the Lady がõVirginö (*A Mask* 148) であることが観客に伝えられるのである。この後、Comus は先述したように、目眩ましの魔法の粉を空にふりまいて、幻覚を引き起こさせる。

劇冒頭の A Mask の世界観は、Comus を始めとするギリシア・ローマの世界である。そして共に羊飼いの姿に変える the Attendant Spirit と Comus を登場させることで、善悪の区別がつきにくい状況を観客に提示するのである。それは、後の the Lady の台詞にも表れているように、鬱蒼とした森の中を歩む中で、視覚が如何に効果を持たないかが強調されるのである。また、冒頭の the Attendant Spirit の Comus の親子関係や England の統治についての説明は、劇の進行と共に、作品のテーマと関連づけられるものとなる。

## 第四節 the Lady と Comus の比較

序論でも論じたように、the Lady は Egerton 家で 15 歳の長女 Alice が演じている。the Lady は次のような台詞でもって登場する。当時、15 歳というのは結婚適齢期であり、なおかつ A Mask のテーマが結婚であるということを論ずる研究者もいる。 $^{49}$  そして、the Lady は次のような台詞でもって登場する。

This way the noise was, if mine ear be true,

My best guide now, me thought it was the sound

Of Riot, and ill-managød Merriment,

Such as the jocund Flute, or gamesom Pipe

Stirs up among the loose unleterød Hinds, (A Mask 170-74)

 $<sup>^{47}</sup>$  新井、『ミルトン』170-71. 野呂、「道化としてのサタン、サルマシウスそしてチャールズー世—王権反駁論から『楽園の喪失』への軌跡—」65-66.

<sup>48</sup> Cotytto と Hecate については、第三章で説明する。

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Catherine I Cox,õThe Garden Within: Milton¢s Ludlow Masque and the Tradition of Canticles,ö *Milton Studies* 31 (1995): 25. Milton, *Comus, The Riverside Milton* 111.

Comus の薄暗い森の中で、the Lady は自らの耳こそがõbest guideöであると述べている。この台詞は、先ほどの Comus が一旦退場する際にかけた目眩ましの魔法の粉に関連し、目で見えるものに信用が置けないことが示されている。特にComus の森がõthe blind mazes of this tanglød Woodö(A Mask 181)と表現されていることからも、目を頼りにできないことが強調されるのである。そして、the Lady は弟たちと逸れた理由について次のように説明する。

My Brothers ...

... resolving here to lodge

Under the spreading favour of these Pines,

Stept as they seød to the next Thicket side

To bring me Berries, or such cooling fruit

As the kind hospitable Woods provide. (A Mask 182-87)

the Lady のために弟たちが喉の渇きを止めるための果実をとりに行ったためである。前述の通り、Comus の森は太陽神 Phoebus によって人間の喉の渇きを覚えさせることから、the Lady も同様に喉の渇きを覚えている。当たり一面の暗黒の中で、the Lady は次のものに呼びかける。

O welcom pure eyød Faith, white-handed Hope,

Thou hovering Angel girt with golden wings,

And thou unblemishøt form of Chastity,

I see ye visibly, and now beleeve

That he, the Supreme good, towhom all things ill

Are but as slavish officers of vengeance,

Would send a glistring Guardian if need were

To keep my life and honour unassailød. (A Mask 213-20)50

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> 既出の引用だが、この箇所は本論において重要なものであるため、改めて引用する。

前述したように、下線部ŏFatihö、ŏHopeö、ŏChastityöは 1 Cor.13.13 を想起させるものであり、本来はŏchastityöがŏcharityöになる。聴覚が最上の導きと the Ladyが言っていたにも関わらず、観客に聞こえる単語はŏcharityöの発音に似たŏchastityöであり、観客自身が自分の耳を疑う効果をもたらす。⁵¹ the Lady の発言にも曖昧な表現が登場する。自らの身を守る守護天使をŏglistring Guardianöと述べているが、the Attendant Spirit のことを指すとも、直後に現れる Comusのことを示しているのか曖昧である。というのも、the Attendant Spirit は羊飼いに姿を変える前ŏBut first I must put off / These my skie robes spun out of *Iris* Wooff,ö(*A Mask* 82-83)と天界において、虹色の衣裳を着ていることを説明している。一方 Comus はその一味はト書きにあるようにŏtheir Apparel glistringöと表現されている。ここで、矛盾や曖昧な表現をすることで、Comus の魔力の効果によって、the Lady のみならず、観客にも混乱をきたすような工夫がされていると考えられる。そしてこの後、the Lady は弟たちを探す詩歌を歌う。

Sweet Echo, sweetest Nymph that liv'st unseen

Within thy airy shell

By slow Meander øs margent green,

And in the violet imbroider'd vale

Where the love-lorn Nightingale

Nightly to thee her sad Song mourneth well.

Canst thou not tell me of a gentle Pair

That likest thy Narcissus are?

O if thou have

Hid them in som flowery Cave,

Tell me but where

Sweet Queen of Parly, Daughter of the Sphear,

So maist thou be translated to the skies,

And give resounding grace to all Heav'ns Harmonies. (A Mask 230-43)

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Simons は、õcharityöをõchastityöと置き換えることで、観客に対し、強制的に õchastityöに注意を向けさせる効果があると指摘している。Simons 74.

周知の通り、Echoや Narcissus はギリシア神話に登場する。the Lady は Narcissus に似た自分の弟たちの居場所を Echo に尋ねているのだが、Echo は自分からは何も言葉をかけることはできない。そのため、the Lady の声はそのまま反響するのみであることが示されており、耳を頼りにしていた the Lady の行為は、単に反響するのみになる。その代わりに、the Lady の歌声に惹かれたのは、むしろ Comus になる。つまり Comus が反響となって現れるのである。Comus は the Lady の歌声を聴いて、õIIe speak to her / And she shall be my Queen.ö (A Mask 264-65)と自分の妃にしようと、誘惑を試みる。ここで、the Lady と Comus はそれぞれ頼りにしていたものが逆転する。the Lady は耳を頼りにしていたが、Comus の魔力により、Echo の歌声も逆効果となる。むしろ the Lady が Echo に呼びかけることで、反響してかえってきたのが Comus であることから、the Lady と Comus はミラーイメージで描かれて言えるとも考えられる。 the Attendant Spirit と Comus が羊飼いに姿を変えるという点において、対照的であったように、the Lady と Comus の関係についても、同様に対照関係にある。52

一方 Comus は、目で the Lady を騙していたのだが、むしろ the Lady の歌声という耳に響くものに惹かれることになる。妻にしようと Comus が羊飼いに変装して、the Lady の前に登場すると、the Lady に、

Hail forren wonder

Whom certain these rough shades did never breed

Unlesse the Goddes that in rurall shrine

Dwelløst here with Pan, or Silvan, ... ö (A Mask 265-68)

とあたかも the Lady が女神かのようなお世辞でもって誘惑し始める。しかしながら the Lady はそのような賛辞に対してõunattending Earsö (A Mask 272) であると答える。つまり the Lady は、Comus との会話でもって最初に誘惑されたのではなく、自分自身が頼りにしていない視覚でもって Comus の最初の誘惑に陥ることになる。また、the Lady は Comus との会話ですぐに Comus の言葉を信用し

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Swain 174.

たわけではない。Comus が the Lady に話しかけて、the Lady が Comus の言葉を信用するまでの二者の会話は 265 行から 321 行の 57 行に渡り、計 11 回の会話のやりとりが行われる。Comus が the Lady に一人森にさまよい、弟たちとはぐれた理由、そして弟たちの風貌について質問するのだが、一問一答でのやりとりになっている。Comus が the Lady から聞き出した話から、弟たちを見たという作り話をし始め、弟たちのもとに連れて行くという偽りの親切心を示す。the Lady は会話のやりとりから一人では探すのは困難であると悟ると、Comus に対しるShepherd I take thy word、/ And trust thy honest offerød courtesie,ö(A Mask 321-22) と言い、やっとのことで Comus を信用する。the Lady は Comus を見て、すぐに頼りにするのではなく、言葉を通して理解した上で、信頼を置けるものか判断する。

視覚を起点として、Comus の魔力に騙され、甘言を見抜くことができなかった the Ladyではあるが、ここで一度 the Lady という名について一度考えてみたいと思う。前章でも論じたように、the Lady を Cambridge 大学に在籍していた際に the Lady of Christöと呼ばれていた Milton を示唆するものだと指摘している研究者もいる。 53 また Swain は、Comus と対照的な存在で、語り手でもある the Attendant Spirit が otrue poetöと指摘していたのと同様に、54 the Lady も、先述した Echo への呼びかけの詩を創作していたことから the poet in

Kerrigan 36. Milton, Comus, The Riverside Milton 109. Kellet 14.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Swain 171.

A Mask is shared by the Lady and the Attendant Spirit. $\ddot{o}^{55}$  と説明している。 $^{56}$ Kellet は、Echo への呼びかけの詩歌の中にõnightingaleöが登場していることに ついて、õnightingaleöが Milton の作品においては詩人を象徴する鳥であると指 摘している。<sup>57</sup> the Attendant Spirit が the Lady のことをõO poor hapless Nightingaleö(A Mask 566)と言って嘆くことから、the Lady を onightingaleoと見な していると言える。詩歌に託して、弟たちに助けを求める the Lady は、詩人 Milton を想起させる存在であると考えられる。また、序論でも扱ったように、 A Mask の大部分は blank verse の形式を採用しているのだが、作中に登場する 5 つの詩歌は、すべて脚韻を踏んでいる。5つの詩歌とは、the Lady が Echo に呼 びかける詩歌、the Attendant Spiritが Sabrinaを呼び出す詩歌、Sabrinaがそれ に応える詩歌、the Attendant Spiritが the Lady と弟たちを両親の元へと導く際 の詩歌そして無事子ども達が両親の元に辿りついた際の the Attendant Spirit に よる詩歌である。注目したい点として、本作品で詩歌を歌う登場人物は、作品 の語り手としての役割を担う the Attendant Spirit が 3回、the Lady そして Sabrina がそれぞれ 1 回ずつ詩歌を歌うという点である。the Attendant Spirit と the Lady に詩人としての素質を見出すのであれば、Sabrinaにも同様の資質を見出すこと も可能である。

#### 第五節 the Elder Brother と the Second Brother そして the Attendant Spirit

従来の研究において、the Elder Brother は楽観的・哲学的である一方、the Second Brother は悲観的・実際家であると指摘されていた。 $^{58}$  とりわけ、次に挙げる台詞がそれぞれ  $^{2}$  人の性質を表す。先ずは the Second Brother の台詞をみてみよう。

But O that haples virgin our lost sister

Where may she wander now, whether betake her

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Swain 179.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Simons は、the Lady には、Comus との論戦の際に見せるようにõspeech-making abilityöがあると指摘している。 Simons 80.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Kellet 7.

<sup>58</sup> 新井, 『ミルトンの世界-叙事詩性の軌跡』63.

From the chill dew, amongst rude burrs and thistles?

Perhaps som cold bank is her boulster now

Or øgainst the rugged bark of som broad Elm

Leans her unpillowød head fraught with sad fears.

What if in wild amazement, and affright,

Or while we speak within the direfull grasp

Of Savage hunger, or of Savage heat? (A Mask 350-58)

the Second Brother は姉の身を心配し、猛獣、暴漢に襲われていないか不安に感じており、人間的で悲観的であると言える。また、先ほど Comus が the Lady を oVirginoと言ったように、the Elder Brother も the Lady を ovirgin our lost sister と呼んでいる。姉の身を案ずる弟の一方、the Elder Brother は弟が姉の心配をすることに対し、事実であるかどうかわからず、杞憂に終わるかもしれないと楽観視している。the Elder Brother がそのように楽観的でいられるのは、the Lady に次のような力があるからだと説明する。

### 2. Bro. What hidden strength,

Unless the strength of Heavøn, if you mean that?

Eld. Bro. I mean that too, but yet a hidden strength

Which if Heavon gave it, may be termod her own:

øTis chastity, my brother. chastity:

She that has that, is clad in compleat steel,

And like a quiverød Nymph with Arrows keen

May trace huge Forests, and unharbourød Heaths,

Infamous Hills, and sandy perilous wildes,

Where through the sacred rayes of Chastity,

No savage fierce, Bandite, or mountaneer

Will dare to soyl her Virgin purity, (A Mask 417-27)

the Elder Brother は、the Lady には天から与えられたものではあっても、the Lady

自身に備わる秘めたる力、õchastityöが備わっていると説明する。そして the Lady に備わるõchastityöは、鎧をまとっているのと同様で、いかなる場所にいても õchastityöの聖なる光によって、野蛮なものが処女の清浄を汚すことはない。上記の the Elder Brother の説明について、Neoplatonism の観点が含まれていると考えられている。 <sup>59</sup> さらに、õchastityöの力を説明として、the Elder Brother は 次のように強調する。



いかなる悪霊、亡霊なども otrue virginityöに危害を加える力はないと言う。そして、the Elder Brother は、the Second Brother にさらに ochastityöがいかなるものかを説明するために、 othe old Schools of Greeceö(A Mask 439) すなわちギリシア哲学を用いて説明する。 60 自らの知識として、the Elder Brother は ochastityöを象徴する女神 Dian や、Minerva を挙げて、野蛮なものに抵抗できる鎧のごとくの ochastityöの力について説明する。 the Elder Brother の言う ochastityöの力は、天にとって ochastityöが大切なものであるからこそ、魂が純潔であれば、何千という天使が罪を追い払いに駆けつける一方で、魂が色欲によって汚されれば、神性を失うという。

しかしながら、同じõchastityöを使っても、the Lady の言うõchastityöの力と the Elder Brother の言うõchastityöの力には、根本的な違いがある。この点について、新井が主張しているように、the Elder Brother の言うõchastityöは、自足固有の

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Klein 112. McGuire 127, 147. McGuire は、さらに論を進めて the Elder Brother の言葉には、õthe Carolive love cultö に起因する要素があると主張する。McGuire 148.

<sup>60</sup> Carey は、õthe old school of GreeceöをõThe Greek Philosophersöであると指摘している。 Milton, *The Poems of John Milton* 198.

力である一方、the Lady の主張するõchastityöには、守護天使によって守られるものである。<sup>61</sup> 実際、the Lady は自分自身で Comus の誘惑を退くことはできず、弟たちと Sabrina の力なしには救われない。そのため、the Elder Brother の言う õchastityöの力は、the Lady 自身が認識している力と異なる。そして、the Elder Brother の言う õchastityöの力が Neoplatonism 的であると考えれば、A Mask において、Neoplatonism 的な õchastityöは効力をもたないことが示されている。それと同時に、前述の通り Henrietta Maria を筆頭に当時の宮廷で信奉され、仮面劇のテーマとしても用いられていた Neoplatonism 的なものが暗に否定されているとも考えられる。

このように、the Elder Brother の知識による ochastity oの教養が説明された後に、登場するのが羊飼いに姿を変えた the Attendant Spirit である。既に述べたように、the Attendant Spirit は the Lady の弟たちの教育係としての役割を担っている。特にそれは、the Elder Brother が ochastity oについて説明し終わった直後に the Attendant Spirit が現れることからも、the Attendant Spirit は 2人のその考えが A Mask においては通用しないことを告げる役割を担っているといえる。そして the Attendant Spirit が o Virgin o (A Mask 507) な the Lady が弟たちと共にいないことに気づき、the Lady の危機的な状態について説明する。ここでも先ず、the Attendant Spirit は Comus とその親子関係と Circe の力に優る Comus の力について、そして今まで起きた一連の流れについて説明する。その中で the Attendant Spirit の耳に聞こえてきた the Lady の Echoへの呼びかけの歌声を聴いて、the Lady を o poor hapless Nightingale o (A Mask 566)であると言う。 onightingale oは、先ほどの the Lady の Echoへの詩歌にも登場する鳥である。前章でも確認した通り、onightingale o はochastity o を表す鳥であるため、62 the Lady が o chastity o を象徴するものであることが殊更に強調されていると言える。

また、the Elder Brother が武力でもって Comus を退治し、the Lady を救出しに行こうとする際にも、the Attendant Spirit が、弟たちが携えている剣では、Comus に太刀打ちできないと言うように、the Attendant Spirit は忠告を与える。そこで、the Lady の弟たちに助言を与える役割を担う the Attendant Spirit が与

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Arai, õMilton in Comusö 26.

<sup>62</sup> Lievsay 36-45.

えたものが薬草õhaemonyöである。 õhaemonyöについて次のように the Attendant Spirit は説明する。

The leaf was darkish, and had prickles on it,
But in another Countrey, as he [shepherd] said,
Bore a bright golden flowre, but not in this soyl:
Unknown, and like esteemød, and the dull swayn
Treads on it daily with his clouted shoon,
And yet more medøcinal is it then that Moly
That Hermes once to wise Ulysses gave;
He callød it Haemony, and gave it me,
And bad me keep it as of sovran use
øGainst all inchantments, mildew blast, or damp
Or gastly furies apparition; (A Mask 631-41)

ohaemonyöは、the Attendant Spirit がある羊飼いからもらった薬草で、特に注目したい点として、かつて Hermes が Ulysses に与えたōmolyöよりも強力であるという点である。The Oxford English Dictionary によれば、ōmolyö を次のように定義している。ō1. Mythol. A fabulous herb having a white flower and a black root, endowed with magic properties, and said by Homer to have been given by Hermes to Odysseus as a charm against the sorceries of Circe. The Homeric moly is by some modern writers identified with the mandrake, but Theophrastus and Dioscorides apply the name to some species of garlic (Allium).ö<sup>63</sup> ōmolyöは、Circe の魔力を解くための薬草であることが指摘されている。本作品で二度 Comus とその親子関係と魔力について説明されているように、Comus は母親 Circe よりも魔力がある。その点から考えると、Comus に対しては Circe に対抗できるōmolyöよりも強力な薬草でもって対抗する必要がある。Kerrigan は、ōhaemonyöがōan excellent emblem for the psychic reversal that creates a golden ideal out of something denied.ö

-

<sup>63</sup> õmolyö, *The Oxford English Dictionary*, 2nd. ed. CD-ROM (Oxford: Oxford UP, 2009)

と指摘し、本作品の物語を展開させる重要な装置であると言える。 <sup>64</sup> the Attendant Spirit は、õhaemonyöを弟たちに渡すのみならず、さらに the Lady を救出するために次のような忠告を与える。

Where if he be, with dauntless hardihood,

And brandishøt blade rush on him, break his glass,

And shed the luscious liquor on the ground,

But seize his wand,...ö (A Mask 650-53)

弟たちは、Comus の魔殿を襲撃した時、Comus の酒杯を割り、杯の酒を地に流し、さらに Comus の杖を奪わなければならない。しかしながら、結局のところ、弟たちは杯を割ることには成功するものの、杖を奪うことはできない。この 3人が登場する場面で特に注目すべきはõchastityöの扱いである。the Elder Brotherの言うõchastityöと the Lady の言うõchastityöの相違を明らかにし、the Elder Brother の主張する Neoplatonism 的õchastityöを暗に否定する効果があると言える。

### 第六節 the Lady と Comus の論争

the Lady の弟たちが Comus の館に向かうことになると、次のようなト書きで 場面は Comus の館になる。 the Lady は Comus のõinchanted Chairöに座ったがた めに、立ち上がろうとするが、身動きがとれなくなる。ここから、 the Lady と Comus の論争が始まる。ここで主に論じられるのは、õtemperanceöについてで あるが、自然と人間を親子関係にたとえて論争する。 Comus の言い分は次の通 りである。

... in her own loyns

She hutchød thøall-worshipt ore, and precious gems

To store her children with; if all the world

Should in a pet of temperance feed on Pulse,

64

<sup>64</sup> Kerrigan 47.

Drink the clear stream, and nothing wear but Freize,
Thøall-giver would be unthankøt, would be unpraisød,
Not half his riches known, and yet despisød,
And we should serve him as a grudging master,
As a penurious niggard of his wealth,
And live like Natures bastards, not her sons,
Who would be quite surchargød with her own weight,
And stranglød with her waste fertility; (A Mask 718-29)

Comus は母なる「自然」が、その子である「人間」に豊かさを与えるため、もし世界中のものが、「節制」した生活をするのであれば、万物を与える神は感謝も賞賛もされないという。その結果、「人間」は「自然」の私生児のように暮らし、「自然」は自分の生み出した有り余る産物で息がつまると主張する。一方で、the Lady はõtemperanceöを使って次のように反論する。

Imposter do not charge most innocent nature,
As if she would her children should be riotous
With her abundance, she good cateress
Means her provision onely to the good
That live according to her sober laws,
And holy dictate of spare Temperance:
If every just man that now pines with want
Had but a moderate and beseeming share
Of that which lewdly-pamperød Luxury
Now heaps upon som few with vast excess,
Natures full blessings would be well-dispencøt
In unsuperfluous eeven propotion,
And she no whit encomberød with her stone,
And then the giver would be better thankøt, (A Mask 762-75)

the Lady は、「自然」が供給するのは、「節制」の命じるものに従う善人であるという。そして、ごく一部のものだけに過剰に与えているものを、過不足なく均等に割り当てれば、「自然」の豊富な賜物は、過剰にならず、平等に分配され、神への賛美も適正になされると言って反論する。二人の論争において、Miltonは、the Ladyの言葉を通して、母「自然」と子「人間」という親子関係を用いて、「自然」の産物を、õtemperanceöを備えた人間に均等に与えるべきであると説明している。また、õtemperanceöという語は、Miltonの神学体系を綴ったとされる Christian Doctrine において、õUnder temperance are comprehended sobriety and chastity, modesty, and decency.ö (CD 2.9. XVII: 213)65 と定義づけているように、õtemperanceöとõchastityöは関連のある語であると考えらえる。この点についての詳細な分析は、後に論ずることにするが、the Lady と Comus の論争において、õchastityöを想起させるようなõtemperanceöをキーワードとして、自然と人間という親子関係について論じられていると言える。

また、the Lady が Comus の主張に見られる過剰な食欲のことをõswinish gluttonyö (A Mask 776) と言って非難し、神を冒涜することになると反論する。Flannagan は Comus が表象するものは ōtemperanceö とは相反する ōLicentiousness, Gluttony, Excessöであると述べている。 66 ōgluttonyöを OED で引くと、ōThe vice of excessive eating. (One of the seven deadly sins.) Also rarely an instance of this.öと定義づけられ、暴食が堕落行為であることがわかる。 67 Klein もまた、中世の作家が、酩酊状態が罪に含め、さらに七つの大罪の一つである暴食が同様の罪の一つ色欲と関連づけていたと指摘していることから、 ōgluttonyöは the Lady の言うように神を冒涜する行為になる。 68 また、先の OED の定義が用いられている作品の一つに、 Paradise Regain'd の第四巻の 114 行目 ōThir sumptuous gluttonies and gorgeous feastsöが引用されている。 Paradise Regain'd の一節は、 Christ が Satan からの誘惑を受ける中で、 Satan の語る贅を

<sup>65</sup> Christian Doctrine は次のものから引用した。Christian Doctrine, The Works of John Milton, ed. Frank Allen Patterson, Vol. XVII, (1934; New York: Columbia UP, 1993; Tokyo: Hon-no-Tomosha)

<sup>66</sup> Milton, Comus, The Riverside Milton 113.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> õgluttony,ö *The Oxford English Dictionary*. 2nd. ed. CD-ROM (Oxford: Oxford UP, 2009)

<sup>68</sup> Klein 93.

尽くした祝宴の貪欲ぶりを批判している箇所である。さらに同様の定義を擬人 化したものとして、OEDには A Mask の先の the Lady の 776 行から 779 行の台 詞 õSwinish gluttony Ne'er looks to Heav'n amidst his gorgeous feast, But… Cramms, and blasphemes his feeder.öが引用されている。Miltonは、A Mask のみならず、 後の作品 Paradise Regain'd においても、暴飲暴食を罪として見なし、主人公の 論敵 Comusと Satan に表象させていたと考えられる。それと同時に、主人公た る the Lady と Christ が論敵 Comus と Satan による饗宴における誘惑でõgluttonyö を批判するという共通点もあることから、the Lady が Christ の原型、そして Comus が Satan の原型となっているとも考えられる。 69 Simons は、A Mask が Paradise Regain'd を多分に予表する作品であると位置づけ、特に the Lady の Comus による誘惑の場面は、Paradise Regain'd における Satan による荒野での 誘惑の前兆であると論じている。 $^{70}$  加えて、 ${f Simons}$  は、 ${f Comus}$  が誘惑と抑圧 を表す表象であり、特に Paradise Lost と Paradise Regian'd の Satan の原型をな すものであると指摘している。<sup>71</sup> そして、Comus の誘惑に立ち向かう the Lady の姿は、Paradise Lost、Paradise Regain'd、Samson Agonistes の登場人物にも繋 がると考えられている。72

Comus の誘惑に立ち向かうために、the Lady はõthe Sun-clad power of Chastityö (A Mask 782) という句を使って Comus に反駁する。この句に関しては、既に説明したように、õsunöがõsonöすなわち Christ や神を表しているために、Christや神の力によって包まれたõchastityöの力と解する。<sup>73</sup> また、この場面であえて õsunöの力に守られたõchastityöの教義が登場することについて考えてみたい。今まで論じてきた中で、本作品に太陽に関連した記述が多く登場している。例えば Circe については、先述したようにõThe daughter of the Sunö(A Mask 51)であると説明されている。また、Comus の森で喉渇きを誘うのが太陽神 Phò bus の日差しであることから、Circe と Comus の背後には、太陽の力があると考えられる。また、the Lady と Comus が対照関係にあることから、Comus、Circe

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Hill は、Comus が *Paradise Lost* の Satan を想起させると指摘している。Hill 46.
<sup>70</sup> Simons 74.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Simons 54-55.

<sup>72</sup> Simons 54. Simons は上記の三作品の登場人物に加えて、Milton 作の The History of Britain における Britains といった国民も含めている。

に抵抗するものとして、同じ太陽を想起させるようなõsunöを用いて反駁していると考えられる。 the Lady がõthe Sun-clad power of Chastityöを用いて反駁した後、Comus は冷や汗をかく。そして論争という意味においては、Comus は the Lady に反論できず、õI must dissemble, / And try her yet more strongly.ö (A Mask 805-06)と言い、強引に誘惑しようとする。この点から、the Lady の言うõsunöの力は、Circe はもちろんのこと、Comus の背後にある Phò bus の力にも勝るものであると考えられる。しかしながら、Comus の暴力的な誘惑を退くという意味では、õthe Sun-clad power of Chastityöが完全な解決策となるわけではない。なおかつ直接的に Comus の魔力自体を取り除くという効果もない。それゆえ Comus の魔力を取り除くために Sabrina が必要となる。また the Lady は Comus には次のような力がないと言う。

Thou hast nor Eare, nor Soul to apprehend

The sublime notion, and high mystery

That must be utterød to unfold the sage

And serious doctrine of Virginity, (A Mask 784-87)

Comus には、崇高な観念や高遠な秘儀を理解する耳も魂も持ち合わせていないと言う。特に注目したいのが、聴覚が再び強調されているということである。
Comus は、確かに視覚でもって the Lady を誘惑するものの、自身は the Lady の歌声のõsomthing holyö (A Mask 246)によって引き付けられる。しかしながら、
Comus はそれがどのようなものなのかõsomthingöという言葉が表しているように、完全に理解できていない。加えて Comus はõvirginityöという語を使用するが、õchastityöという語は使用しない。õchastityöの持つ力を理解できないからである。それゆえ、Comus は the Lady の言うことに完全な理解はできないものの、背後にある力に恐れおののくのである。それと同時に、A Mask においては、視覚以上に聴覚が重要であることが、改めて the Lady の台詞で強調される。 the Lady が舞台に登場した際、その信念に揺らぎがあるように見えるが、Comus と論争している the Lady は、õchastityöの力を信じる、揺らぎのない姿となり、成長が見られるのである。

また、the Elder Brother が説明していた ochastity oは、太陽よりも月を思わせるギリシア・ローマ神話の女神の持つ力であった。しかしながら、the Ladyのいう ochastity oとは異なる力であったことは説明した通りである。そのため、二者の主張する力に違いを出すために、the Ladyの ochastity oには Sabrina に象徴されるような女神の要素と太陽の力が込められていると考えられる。

### 第七節 the Lady の弟たちの襲撃、Sabrina による救出、終幕

弟たちの失策によって、Comus の魔力を解く手段を失う。その時に the Attendant Spirit が現れ、別の打開策を考える。その方法として、the Attendant Spirit は Severn川の仙女 Sabrina を呼び出すことを提案する。Sabrina について、本論は特に取り上げることから、ここで Milton 以前の作家が Sabrina をどのように描いているのかを一度検証してみたい。

Sabrina は Milton 独自の登場人物ではない。Sabrina または Sabrina に関連する内容が執筆された作品として、英国の聖職者で年代記編者 Geoffrey of Monmouth(c.1100-54)の Historia Regum Britanniae (c.1135-39)、England の年代記作者 Robert of Gloucester(fl. 1260-1300)の Robert of Gloucester's Chronicle<sup>74</sup>、John Hardyng(1378-?1465)の The Chronicle of John Hardying (1436)、John Higgins らによって編纂された The Mirror for Magistrates、Edmund Spenser (c.1552-99)作 The Faerie Queene (1590-1609)、William Warner(?1558-1609)の Albion England(1612)、Michael Drayton (1563-1631)の Polyolbion (1612-22)が挙げられる。 75 そしてGeorge Wither (1588-1667)の Epithalamium (1612)は、A Maskにおける Sabrinaの髪の描写に影響を与えていると Catherine I Cox が指摘している。 76 このことから、Sabrinaにまつわる話は、長きに渡って語られてきた話であることがわかり、Englandの人々にとって馴染みのある話であると考えられる。以下、A Maskと関連のある箇所、主に Sabrina の親 Locrine と Estrild、そして Guendolen との

<sup>74</sup> 執筆時期は不明だが、1270年までの年代記となっている。

<sup>75</sup> Woodhouse と Bush は、Robert of Gloucester と Wither は除いているが、Sabrina が登場する作品として同様の作品を挙げている。さらに、Woodhouse と Bush は、Locrine (1595)と Giles Fletcher(c.1585-1623)の De Literis Antiquae Britanniae (1633)においても Sabrina にまつわる話が登場すると指摘する。 Woodhouse and Bush 957-58.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Cox 37.

関係と、Sabrina の死の場面について上記の作家の作品を引用しつつ、確認していきたい。

E.M.W.Tillyard と Phyllis B. Tillyard は、Sabrina が描かれたものとして Spenser 作 *The Faerie Queene* と Geoffrey of Monmouth の *Historia Regum Britanniae* を挙 げている。<sup>77</sup> 次の引用は、*Historia Regum Britanniae* における Sabrina の父 Locrine と母 Estrild の関係についてである。

And he also took three young women fair of form and face, and one of them was daughter to the king of ssermania whom hynnyr had carried off from there with two other damsels when he plundered the country. And her name was <u>essyllt</u>, and her flesh was fairer than whitest snow, or the lily, or the tusk of the sea-beast [walrus]. And when locrinys saw her, he was inflamed with love of her, and took the maid to his bed, even as his married wife. And when korineys learned it, he was greatly incensed because locrinys had promised to take his daughter to wife.<sup>78</sup>

Locrine は、戦に勝った後に三人の女性を手に入れたのだが、その中でも特に白く、百合を思わせるような肌をした Estrild を寵愛した。しかしながら、Corineus はそれを知ると、Locrine と Corineus の娘 Guendolen が結婚する約束を既に交わしていたため、激昂した。次に続く引用は、その後の Locrine、Estrild、Guendolenの関係についてである。

And when they had pacified them, they compelled locrinys to take the daughter of korineys to wife. But notwithstanding, he did not adjure his love for essyllt, but made for her in llyndain a cave under ground and ordered his nearest friends to ward her.... But after Korineys died, locrineys left

Milton, Comus, Comus and some shorter poems of Milton, eds. E. M. W. Tillyard and Phyllis B. Tillyard (London: Harrap & Co. Ltd, 1977) 186.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Geoffrey of Monmouth, *The Historia Regum Britannia of Geoffrey of Monmouth*, eds. Acton Griscom, M.A. and Robert Ellis Jones, S.T.D. (London, New York, Toronto: Longmans, Green and Co., 1929) 254-55. なお、原文はラテン語であったが、この箇所では英語訳を用いた。

gwenddolav his daughter, and publicly took estyllt into the queenøs bed. And then gwennddolav grieved, and went to kerniw, and rallied all the Youth of the province to her, and began to make war on locrinys.... And she [gwennddolav] ordered both essyllt and her daughter hafren to be taken and drowned in the river,... 79

Locrine は Guendolen と結婚したものの、Estrild への恋心を忘れられなかった。 Corineus の死後、Locrine は妻 Guendolen を捨て、Estrild を妃として迎えた。 Estrild を õthe queenøs bedöに迎い入れたという表現は、後に Spenser の The Faerie Queene において強調される Locrine と Estrild の不倫関係を思わせる。結果、 Guendolen の怒りを買い、Guendolen は Locrine を殺し、Estrild とその娘 Hafren を川に投げ込み溺死するよう命じた。ブリテン語で Hafren というのが、ラテン語名で Sabrina である。 80 Estrild と Sabrina を川に投げ込んだ Guendolen は、次のようにして川の名前を Severn 川と名付ける。なお、次の箇所は英語訳では Hafren と Sabrina の説明がなかったため、原文のラテン語を引用する。

Inbet enim estrildam & filiam eius habren in fluuio precipitari qui nunc sabrina dictur fecitque edictum per totam brittanniam ut flumen nomine puellæ uncaretur. Volebat etenim honorem eternitatis illi impendere quia maritus suus eam generaut. Vnde contigit quod usque nunc appellatum est flumen brittannica lingua habren quod per coruptionem nominis alia lingua sabrina uocatur.<sup>81</sup>

Guendolen は、Hafren が Locrine の血を引いているために、永遠の名誉を授けるために、Hafren が命を落とした川の名を Hafren 川と呼ぶように命じ、今ではその名前が転訛して Sabrina 川となったという。 Geoffrey of Monmouth の *Historia* 

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Geoffrey of Monmouth 255-56.

<sup>80</sup> ジェブリー・オヴ・モンマス,『ブリタニア列王史』,瀬谷幸男訳 (東京:南雲堂, 2007) 62.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Geoffrey of Monmouth, 256-57. なお、引用の説明については英語訳と瀬谷幸男訳の『ブリタニア列王史』を参照した。

Regum Britanniae によれば、Guendolen は確かに Hafren を死に追いやってはいるものの、単なる残酷な死で終わらせず、Locrine という王の血が流れているからこそ、Sabrina に弔いの意を表していると考えられる。

Robert of Gloucester の Robert of Gloucester's Chronicle は韻文で書かれた年代記であり、Sabrina の名は Auerne として登場するが、Geoffrey of Monmouth の Historia Regum Britanniae を踏襲する形で Sabrina とその親子関係、Guendolen との関係、また Severn 川の名前の由来について記述されている。82 また、Estrild と Sabrina は共に後の Severn 川となる川で溺死させたという点も Historia Regum Britanniae と同様である。なお、Sanrina の母 Astrilde を妃とするものの、 ôbedsusterö(Robert of Gloucester's Chronicle 27)やôhire lorde® concubineö(Robert of Gloucester's Chronicle 27)といった言葉で表現されている。83

韻文で書かれた Hardyngの *The Chronicle of John Hardying* においても、Sabrina は Safren という名で登場する。Estrild と Sabrina が共に溺死をするという点も、 *Historia Regum Britanniae、Robert of Gloucester's Chronicle* の記述と大きく異なる点はない。また Estrild は妃となるものの、妃になるまでの立場がõas his loue and lemanö(*The Chronicle of John Hardying* 46)<sup>84</sup> つまり恋人と表現されている。

そして The Mirror for Magistrates だが、この作品について簡潔に説明したい。 The Mirror for Magistrates は多くの編纂者によって韻文で綴られた歴史上の悲劇をまとめたものである。後に説明するが、Sabrina を女神として描いた Draytonも、Lord Cromwell について執筆している。 85編纂者の中の一人 John Higgins によって執筆された Locrine、Estrild、Sabrina は、King Locrine、Queen Estrild、Lady Sabrina として、それぞれが自叙伝的に自身の悲劇について語っている。 Woodhouseと Bushも指摘しているように、Lady Sabrina は子どもで、自分自身の õinnocenceö(The Mirror for Magistrates 81)を強調している。 86 また注目すべき点として、これまでの作家が Guendolen が Sabrina の継母と表現していなか

<sup>\*\*2</sup> 詳しくは、Robert of Gloucester, Robert of Gloucester's Chronicle. 2 vols. Ed. Thomas Hearne (Oxford: Bagster, 1724) 25-27.を参照されたい。

<sup>83</sup> 数字は頁数を指す。

<sup>84</sup> 数字は頁数を指す。

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Joseph Haslewood, et al, *The Mirror for Magistrates*, (London: Lackington, Allen, and Co. Finsbury Square, 1815) xxx-xxxi.

<sup>86</sup> Woodhouse and Bush 958. なお、括弧内の数字は頁数を指す。

ったのに対し、The Mirror for Magistrates において Guendolen は Sabrina の õstepdameö(The Mirror for Magistrates 78)となっている。この点は A Mask においても Guendolen を õstepdamö(A Mask 830)と表現していることと共通する。 87 また、Locrine と Estrild の関係を õadulterineö(The Mirror for Magistrates 85)と表現しており、後の Spenser の描く Sabrina の話に繋がると考えられる。

Spenser は、既に論じた作家以上に Milton と特に関連のある作家である。 Milton は、Areopagitica (1644)において、Spenser のことを「スコトゥスやアクイナス以上の教師」と呼んでいた。<sup>88</sup> 加えて多くの批評家が、Milton の A Mask と Spenser の The Faerie Queene との関連性について論じていることから、Miltonが Spenser の The Faerie Queene における Sabrina の描写から、多分に影響を受けていることに疑問の余地はない。<sup>89</sup> それでは Spenser の描く Sabrina にまつわる話を見ていきたい。

The king returned proud of victorie,

And insolent wox through vnwonted ease,

That shortly he forgot the ieopardie,

Which in his land he lately did appease,

And fell to vaine voluptuous disease:

He louød faire Ladie Estrild, lewdly louød,

Whose wanton pleasures him too much did please,

That quite hart from Guendolene renouød,

From Guendolene his wife, though alwaies faithfull prouød.

 $(FO\ 2.10.17.\ 1-19)^{90}$ 

Locrine は自身の肉欲によって、Estrild と交わった結果、正妻であり、貞節を

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Woodhouse and Bush 958.

<sup>88</sup> 新井,『ミルトンの世界 叙事詩性の軌跡』35,90,248.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Woodhouse, õThe Argument of Miltonøs *Comus*ö 55. William Haller, õHail Wedded Love, ö *A Journal of English Literary History*. 13 (1946): 87. Woodhouse and Bush 764.

<sup>90</sup> The Faerie Quuene からの引用は Edmund Spenser, The Faerie Queene, eds. Thomas P. Roche, Jr and C. Patrick OøDonnell, Jr (London: Penguin, 1987) を用いる。

守り続けた Guendolen の怒りを引き起こさせることとなる。Historia Regum Britanniae との違いは、Locrine と Estrild との交わりを淫らなものとしており、さらに Guendolen の Locrine に対する忠実性さらに言えば貞節が強調されている点である。というのも、Sabrina の話が含まれている The Faerie Queene の第二巻のタイトルは、õThe second Booke of the Faerie Qveene. Contayning The Legend of Sir Gvyon. or Of Temperanceöであり、Erik Gray が指摘しているように、第二巻のテーマがõtemperanceöだからである。91 õtemperanceöを主題としている点は、前述の通り A Mask においても同様であるため、The Faerie Queene とA Mask が関連あるものとして研究される所以であると言える。そして、Guendolen の怒りの矛先は、次のようにして Sabrina と Estrild に向ける。

Als his faire Leman, flying through a brooke,

She ouerhent, nought moued with her piteous looke. (FQ 2.10.18. 8-9)

But both her selfe and eke her daughter deare,

Begotten by her kingly Paramoure,

The faire Sabrina almost dead with feare,

She there attached, farre from all succoure;

The one she slew in that impatient stoure,

But the sad virgin innocent of all,

Adowne the rolling river she did poure,

Which of her name now Sauerne men do call:

Such was the end, that to disrloyall loue sis fall. (FQ 2.10.19.1-9)

今まで論じてきた作家の描いた Sabrina の死の場面は、母 Estrild と共に川に投げられて命を落とすというものであった。しかしながら、 $\it The Faerie Queene$  において Estrild と Sabrina は別々の方法で殺されている。 $\it Estrild$  は川を渡ろうと

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Edmund Spenser, *The Faerie Queene*, ed. Erik Gray (Indianapolis: Hackett Publishing Company, Inc., 2006) xi. なお、第二巻のタイトルは、Penguin 版の表記にならった。

して捕まり、その場で殺されたが、Sabrina は一人で川に投げ込まれ、命を落とす。そして、Sabrina が投げ込まれたことによって、川の名が Severn 川になる点は今までの作家と同様である。しかしながら、吉田幸子が夫婦愛こそ至上の愛であるべきと考える Spenser にとって Sabrina は救済の対象ではなかったと述べていることからも、Spenser の描く Sabrina には、不義の愛の結末によるものであることが強調される。 $^{92}$ 

Spenser の後に創作された Warner の *Albions England* は、Spenser の描く Sabrina の死よりもむしろ、それ以前の作家が描いてきたように、Estrild と Sabrina を共に川に投げ込んで命を落とすとしている。<sup>93</sup>

そして上記の作品に加えて John Leonard は、Drayton の *Polyolbion* に Sabrina が登場し、Sabrina が女神となって Nereus に付き添っていると説明している。<sup>94</sup> McGuire もまた、Sabrina と聞けば、*A Mask* の聴衆の脳裏に Spenser と Drayton の描く Sabrina を想起した可能性があると指摘している。<sup>95</sup> さらに Drayton の描いた Sabrina からの影響について、Flannagan は、Spencer、William Shakespeare (1564-1616)、Sir Philip Sidney(1554-86)、Jonsonに加えて Draytonの *Polyolbion* からも Miltonの *A Mask* には、その影響が窺えると指摘している。<sup>96</sup> また、Frank Allen Pattersonと French Rowe Fogle は、*Polyolbion* からの影響が 4点、そして Draytonの他の作品から 3点、*A Mask* に影響を与えていると指摘している。<sup>97</sup> これらの先行研究から、Miltonの *A Mask* には Draytonの *Polyolbion* からの影響があると考えられる。さらに、William B. Hunter、Jr.は、Giles Fletcher、Phineas Fletcher (1582-1650)、Henry More (1614-1687) といった、Spenser の作品から影

\_

<sup>92</sup> 吉田幸子,「キリスト教世界と自殺観―その劇化をめぐって―」、『ヨーロッパの自殺観―イギリス・ルネッサンスを中心に―』(東京:英宝社, 2009) 39-41. 93 詳しくは William Warner, *Albions England* (New York, Hildesheim: Georg Olms Verlag, 1971) 64-65.を参照されたい。

Milton, The Complete Poems, ed. John Leonard (London: Penguin, 1998) 680-1.
 McGuire 87.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Roy Flannagan, õ*Comus*ö, *The Cambridge Companion to Milton*, ed. Dennis Danielson (Cambridge: Cambridge UP, 1989) 26.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Frank Allen Patterson and French Rowe Fogle, eds., *An Index to the Columbia Edition of the Works of John Milton*, vol. 1 A-K (1940; New York: Columbia UP, 1993; Tokyo: Hon-no-Tomosha) 511. また、*A Mask* のみならず、*At a Vacation Exercise* (1628), *Il Penseroso、Lycidas* にも Drayton の作品からの影響が窺えると説明している。

響を受けた作家の中に Drayton と Wither も含まれると説明している。98 Hill も Milton が聖ポール学校の校長であった Alexander Gil から Spenser に始まり、 Wither に渡る詩人に対する敬意を学んだと指摘している。99 そのため、Sabrina 像というのは、Milton も含め、Drayton や Wither もまた、Spenser からの影響を多分に受けていると言える。それでは、Drayton の Polyolbion に登場する Sabrina について見てみよう。 Polyolbion の第 5 巻の中で Sabrina を次のように 描いている。

Now Sabrine, as a Queene, miraculouslie faire,

Is absolutelie placød in her Emperiall Chaire

Of Crystall richlie wrought, that gloriously did shine,

Her Grace becomming well, a creature so Divine:

And as her God-like selfe, so glorious was her Throne,

In which himselfe to sit great Neptune had been known; (Polyolbion 5.1-6)

Sabrina が女神であり、Neptune がかつて座していた御座にいることがわかる。Drayton から Milton が影響を受けていると考えれば、Sabrina を女神として描いている点は、A Mask における Sabrina が川の女神となって再生するという描写に影響を与えていると考えられる。この点は、それまでの作家が描く Sabrina像には見られない点である。そして、Polyolbion の第六巻の 130~178 行目に、Sabrinaが Locrine の娘であったことが描かれている。A Mask と関連のある箇所を主に確認してみたい。

### O ever-during heire

Of Sabrine, Locrynes child (who of her life bereft,

Her ever-living name to thee faire River left)

Brutes first begotten sonne, which Gwendolin did wed;

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> William B. Hunter, Jr., The English Spenserians: The Poetry of Giles Fletcher. George Wither, Michael Drayton, Phineas Fletcher and Henry More (Salt Lake City: thr University of Utah Press, 1977) 1.
<sup>99</sup> Hill 39.

But soone thouseonstand Lord abandoned her bed
(Through his unchaste desire) for beautious Elstreds love.

(*Polyolbion* 6.130-35)

Sabrina が元々Locrine の子であり、Locrine が原因で Sabrina は命を落とし、その名が川に残されたとある。また *The Faerie Queene* と同様に、Locrine は自信の ounchaste desire oによって、Estrild と交わっているとある。この点は Draytonが Spenser に倣ったと考えられる。そして、Sabrina と母 Estrild は Guendolen の 怒りでもって次のような最期をとげることになる。

Not so with blood sufficød, immediately she [Gwendolin] sought The mother and the child: ...

...; when, dropping liquid pearle,

Before the cruell Queene, the Ladie and the Girls

Upon their tender knees beggød mercie....

Who from the bordring Cleeves thee with thy Mother cast Into thy christned Flood, the whilst the Rocks aghast

Resound with your shriekes; till in a deadlie dreame

Your corses were dissolvød into that crystall streame,

Your curles to curled waves, which plainlie still appeare

The same in water now, that once in locks they were: (Polyolbion 6.162-76)

Guendolenによって、Estrild と Sabrina 親子は川に投げられるのだが、その川が ôchristned Floodöと表現されており、洗礼を受けてキリスト教徒となるといった キリスト教的イメージが川に描写されている。つまり、女神 Sabrina はキリスト教的な要素を備えていることが示唆されているといえる。Drayton はそれ以前の作家が描く Sabrina とは異なり、命を落とすきっかけとなる川をキリスト教的イメージで描くことで、女神 Sabrina にキリスト教的イメージを備えさせたと言える。しかしながら、女神 Sabrina の描写で A Mask の Sabrina のように、困難に陥った者を救出するといった姿は、Polyolbion の Sabrina には見られない。

一方、Witherの描く Sabrina について、Cox は Milton が Witherの描く Sabrina の髪の描写に影響を受けているという。

Where's Sabrina, with her daughters;

That do sport about her waters;

Those that with their locks of Amber,

Haunt the fruitfull hills of Camber;

We must have to fill the number,

All the Nimphs of Trent and Humber. (Epithalamium 315-20)

Sabrina fair

Listen where thou are sitting

Under the glassie, cool, translucent wave,

In twisted braids of Lillies knitting

The loose train of thy amber-dropping hair, (A Mask 859-63)

Wither の作品における Sabrina は、nymph と共にいることから、A Mask の Sabrina が õattended by water-Nymphesö (A Mask 890 行目の前のト書き)という表現があるように、nymph を付き従えて登場する場面を想起させる。なおかつ Wither の作品は Epithalamium とあるように、婚礼の歌である。A Mask においては、婚礼の場面こそないものの、the Lady を演じる Alice が 15 歳であると考えると、当時の結婚適齢期に達した成人として認められるという意味もあると考えられる。

前述の通り、Milton 以前の作家が Sabrina にまつわる話を執筆している。特に Spenser や Drayton のように、それまでの Sabrina の話を踏襲しつつも、作家自身の考えを投影させているものもある。先に挙げた先行研究にもあるように、Milton も同様に A Mask において、Milton 以前の作家の Sabrina に関する話を踏

 $<sup>^{100}</sup>$  私市元宏は、 $^{A}$   $^{Mask}$  が、the Lady にとって大人の世界へ仲間入りする晴れの舞台であり、成人した女性への成長する過程を演出するように仕組まれていると述べている。私市元宏、『ミルトン ラドロウ城の仮面劇』(京都:あぽろん社、1992) 7.

襲しつつも、独自の Sabrina を描いた。ところで、Milton は A Mask 以外の作品において Sabrina 自体または Sabrina を想起させるような内容を記述している。 A Mask を創作するより前に、Milton が 19 歳の時の作品 At a Vacation Exercise(1628)の中で、Sabrina の存在がほのめかされている。

RIVERS arises; whether thou be the son,

Of utmost Tweed, or Ouse, or gulphine Dun,

Or Trent, who like some earth-born Giant spreads

His thirty Armes along the indented Meads,

Or sullen Mole that runneth underneath,

Or Severn swift, guilty of Maidens death,

Or Rocky Avon, or of Sedgie Lee,

Or coaly Tyne, or ancient hallowed Dee,

Or Humber loud that keeps the Scythians Name,

Or Medway smooth, or Royal Towered Thames.

(At a Vacation Exercise 91-100)<sup>101</sup>

Sabrina の名前こそ言及されていないものの、Carey も注釈において Sabrina のことであると指摘しているように、Milton が 19 歳のころから、Severn 川で命を落とした Sabrina について念頭にあったことが窺える。 $^{102}$ 

また散文作品の中にも Sabrina に関する記述が存在する。Tillyard は、Miltonが Geoffrey of Monmouth の Historia Regum Britanniae から影響を受けて、散文で History of Britain (1670)を執筆したと述べている。<sup>103</sup>

and oft-times retiring as to som; and seven years thus enjoying her, had by

Milton, At a Vacation Exercise, The Works of John Milton, ed. Frank Allen Patterson. Vol. I Part I. (1931; New York: Columbia UP, 1993; Tokyo: Hon-no-Tomosha) 19-22.

<sup>102</sup> Milton, The Poems of John Milton 59.

<sup>103</sup> Milton, Comus and some shorter poems of Milton, 186. また新井は、Miltonが History of Britainを 1655年頃から執筆し始めたと説明している。新井,『ミルトン』 202.

her a Daughter equally fair, whose name was *Sabra*. But when once his fear was off by the Death of *Corineus*, not content with secret enjoyment, divorcing *Guendolen*, he makes *Estrildis* now his Queen.... But not so ends the fury of *Guendolen*; for *Estrildis* and her Daughter *Sabra*, she throws into a River: and to leave a Monument of revenge, proclaims, that the stream be thenceforth callød after the Damsels name; which by length of time is changød now to *Sabrina*, or *Severn*. 104

History of Britain において、Milton は、A Mask の Sabrina に纏わる話ではなく、むしろ先に引用した Geoffrey of Monmouth の Historia Regum Britanniae を基にしていることがわかる。このように、Milton 自身の中で、Sabrina の話は 10 代の事から円熟期に至るまで、心に残り続けていたことがわかる。それでは、Milton の描いた Sabrina は、先の作家たちとどのように異なるのだろうか。先ず、Sabrina の生前の様子を見てみたい。

There is a gentle Nymph not farr from hence,

That with moist curb sways the smooth Severn stream,

Sabrina is her name, a Virgin pure,

Whilom she was the daughter of Locrine,

That had the Scepter from his father Brute.

She guiltless damsell flying the mad pursuit

Of her enraged stepdam Guendolen,

Commended her fair innocence to the flood

That stayød her flight with his cross flowing course, (A Mask 824-32)

Sabrina の父親が Locrine で、Locrine の父親 Brute からõScepteröを授けられたとあり、再び親子関係と権力の委譲が描かれている。そして、Brute から Locrine に王位が移る様をõScepteröを使って表しているのだが、the Lady の父親もまた

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Milton, The History of Britain, Book I, Complete Prose Works of John Milton, Vol.5 Part 1 (New Haven and London: Yale UP, 1971) 18.

onew-entrusted Scepterö (A Mask 36) を託されて統括することになったとあり、同様に権力の委譲を想起させる内容になっている。しかしながら、Locrine、Estrild、Guendolen の関係が、Milton 以前の作家が描いてきたものと大きく異なる。Miltonの場合は、Locrine と Estrild との関係が描かれておらず、Estrild に関する言及もない。その代わりに、The Mirror for Magistrates における Sabrina と Guendolen の関係と同様に、Guendolen が Sabrina の継母になっている。確かに、既に England の人々にとって Locrine に関する話が既に周知されているために記述する必要がなかったとも考えられる。しかしながら、それではGuendolen を Sabrina の継母にするという理由に繋がらない。また、A Mask における Locrine 像は、Estrild との不倫関係を読み取りにくく、さらに Spenser の描いた Locrine のように肉欲に耽る王というイメージが伝わりにくい。

殊に本作品において、肉欲が Comus に象徴されるため、Milton は、それまでの Locrine 像ではなく、正統な王位に就く Locrine を描いたのではないかと考えられる。また Simons が、Comus については母親の存在が際立つが、A Mask の作品自体、親の機能が重要であると指摘しているように、A Mask においては、親子関係について、Sabrina のみならず、Comus、the Lady を含め、大きなテーマとして描かれている。 $^{105}$  第一章でも論じたように、 $^{6}$ Sonnet Xöにおいても、the Lady Margaret Ley とその父親も徳を称えていたことからも、親子に備わる徳を Milton が重要視していたと考えられる。

また、Milton がそれ以前の作家が描いた Sabrina 像をそのまま踏襲しなかったことで、Sabrina がキリスト教的要素を多分に備えた人物となったと Oram が指摘しているのだが、この点について詳細に検証を進めていきたい。前述の通り、Geoffrey of Monmouth、Spenser、Drayton は、Sabrina が Guendolen によって川に投げ落とされて溺死したとしている。しかしながら、Milton の Sabrina は Guendolen の追走から逃れるために、行く手を阻むõcross flowingöな川に自ら身を投げる。このように、先達の記述と異なる描き方をしたのは、前章でも説明したように、Milton の描く Sabrina の話に、Exod.の紅海渡渉による Egypt の支配からの解放と、Israel の民の救済が込められているからだと考えられる。そのため Sabrina を呼びだす詩歌に、紅海渡渉のイメージが投影されている。

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Simons 83.

Sabrina に出エジプトのイメージが備わっていると考えるのであれば、背後から押し寄せる Guendolen を Egypt の軍と見立て、Sabrina は紅海を前にして逃げ場を失った Israel の民と見なし、Sabrina の最期を従来の書き方とは別のものにしたのではないかと考えられる。

また、Miltonの描く Sabrina はõcross flowingöな川の流れに身を委ねて命を落とす。一方で、Draytonの作品 Polyolbion においては、Sabrina が投げ込まれた川がõchristned Floodöであったことは先の引用からも明らかである。Milton はDraytonが描いたように、Sabrina が命を落とした川がキリスト教的なものであったことを踏襲したと考えられる。しかしながら、õchristned Floodöをそのまま使用することなく、õcross flowingöという言葉で形容したことにより、Sabrinaの死が Christ の受難を思わせ、106 単にキリスト教的な女神というよりもむしろ、Christ に表される救世主的要素を強調させる目的があったのではないかと考えられる。Draytonのみならず、その他の作家いずれも Sabrina が女性を守り、困難に陥った者を助けるという救世主的役割は備わっていないように思われる。そのため、救世主的な要素を備えた女神 Sabrina は Milton が新たに描き出したSabrina 像であると言える。Woodhouse と Bush も同様に、Sabrina に特別な力を与え、処女の守り神としたのは、Milton がこれまで語られてきた Sabrina の話に独自の考えを加えたものだと指摘している。107

呼び出された Sabrina は、次のようにして the Lady を Comus の魔力から解く。加えて Milton の描く Sabrina が表すものとして、子どもと親の家族の再結合が挙げられる。<sup>108</sup> その理由として、序論でも論じたように、A Mask は Bridgewater 伯の義理の兄弟 Castlehaven 伯の性的スキャンダルによる醜聞を一掃するものとして、そのテーマがõchastityöとなっていることが挙げられる。被害にあった Elizabeth の家族の分裂が起きた一方で、Bridgewater 伯一家の家族の統一がはかられるといった意図をもって Milton が A Mask を創作したと考えられ、õchastityöを象徴する Sabrina の役割が他の作品以上に重要になることは想像に難くない。

<sup>106</sup> Shullenberger 243. Oram 129.

Woodhouse and Bush 960.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Hill 45.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Hill 45.

Sabrinaによって Comus の魔力から解かれた the Lady は、弟たちと共に Comus の森を抜け出し、両親の元へと急ぐ。しかしながら、Comus を完全に撃退したわけではなく、the Attendant Spirit の導きによって、三人は両親の元へと帰る。主人公が親の元に戻るというテーマは、Paradise Regain'dと Samson Agonistesにおいても見られる。Swain は A Mask における描写について、Paradise Regain'dにおける ŏFather® houseö たるエルサレムの寺院と Christの母の家の対照関係を反響させると同時に、Samson Agonistesにおける Manoaと神の住まいを融合させた描写を想起させると指摘している。 110 A Maskにおいては、父親の盛儀をメインにおいているため、父親の存在が強く打ち出されている。しかしながら、三人の子女が無事に盛儀の場に辿り着くと、the Attendant Spirit は ŏNoble Lord, and Lady bright, ö (A Mask 966)と三人の両親に呼びかけることから、両親の元へと帰還したと考えるのが自然であろう。

そして、三人の子女を両親の元に帰してから、976 行から 1023 行の 48 行に渡って、the Attendant Spirit の独白があり、終幕を迎える。the Attendant Spirit の独白の台詞の中で、the Bridgewater manuscript のみ書かれていない台詞が1000 行から 1011 行である。そこに描かれている内容は祝婚についてである。特にその中でも注目したいのは次のような内容である。

But farr above in spangled sheen

Celestial Cupid her famød Son advancøt,

Holds his dear Psyche sweet intrancøt

After her wandring labours long,

Till free consent the gods among

Make her his eternal Bride,

And from her fair unspotted side

Two blissful twins are to be born,

Youth and Joy; so Jove hath sworn. (A Mask 1003-11)

従来の宮廷仮面劇において、Charles 一世と Henrietta Maria の結婚愛の様子が結

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Swain 173.

末に演じられていたのだが、Milton はそれを踏襲していない。その代わりとして、Milton は Psyche と Cupid に  $\tilde{o}$ spiritual love $\tilde{o}$ を描いたと McGuire は指摘している。  $^{111}$  A Mask においては、Psyche と Cupid の婚礼のイメージが描かれているということは、多くの研究者が指摘するところである。  $^{112}$ 

さらに、Cox が指摘しているように、A Mask における the Lady には、僅かながらではあるが、 osensually spiritual Song of Songsoが反響していると指摘している。 113 Cox の言葉をそのまま踏襲すれば、the Lady の Echo に呼びかける詩歌には、Echo の Narcissus に対する叶わぬ恋が表されている。 さらに Simons は、Sabrina や Echo、Psyche といった onymphöには、 obride oの意味が元々込められていると説明している。 114 この点に加えて、婚礼を祝う Wither の作品 Epithalamium の中に Sabrina が登場していたように、Milton が Wither から影響を受けていたと考えれば、Milton が Sabrina に婚礼の祝福のイメージを含めていたとも考えられる。 また Haller が指摘しているように、Paradise Lost において結婚は神の創造の完成を意味するために、重要な位置を占める。 115 その点に関連して、Paradise Lost の原型とも言える A Mask の終幕部に据えるというのは、婚礼の重要性を表したいという Milton の意図性が窺える。以上の A Mask の構成をみると、親子関係、権力の委譲、婚礼というテーマに収斂していることは明らかである。そして、これらのテーマが Sabrina に収斂されているという点については、第三章、第四章、第五章において論じたい。

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> McGuire 163-64.

William G. Madsen, õThe Idea of Nature in Milton® Poetry,ö Three Studies in the Renaissance: Sidney, Jonson, Milton (New Haven: Yale UP, 1958) 218. Hill 48. Milton, Comus, The Riverside Milton 114. John Rogers は、17世紀の England において、Psyche と Cupid を婚姻と結びつけるのは、一般的であったと指摘している。John Rogers, õthe Enclosure of Virginity: The Poetics of Sexual Abstinence in the English Revolution," Enclosure Acts: Sexuality, Property, and Culture in Early Modern England, eds. Richard Burt and John Michael Archer (Ithaca and London: Cornell UP, 1994) 230. 鈴木は、Psyche と Cupid の姿に教会と Christ の結びつきを示すと論じている。鈴木、「『コウマス』研究の三段階」110. Kerrigan 58-59.

<sup>114</sup> Simons 93.

<sup>115</sup> Haller 79-97.

## 第三章

# A Mask における the Lady と Sabrina の精神的な結びつき

第一節 the Lady と Comus が最初に拠り所にするもの

A Mask において、the Lady、弟たちと肉親、そして Comus とその親である Bacchus と Circe、また自然と人間という親子関係が主題の一つとなっていた。前章で確認した親子関係は、主に血の繋がりのある親子関係であった。しかしながら、the Lady は Comus の森で一人はぐれた際、最初に親や弟たちに頼るのではなく、血の繋がりのないものを拠り所としている。 Swain も指摘しているように、the Lady はõspiritualöなものに頼っているといえる。 1

the Lady が先ず拠り所とした ospiritual oなものが ochastity oである。前述の通り、Sabrinaと the Lady は ochastity oという徳をもった女性である。 the Lady は一貫して ochastity on力を信じ続け、最終的に Sabrina によって救出される。 このことから、Sabrinaと the Lady を結びつけるものは ochastity oである。 Milton の作品において「水」というのが救済のキーワードであったように、 the Lady を救出する Sabrina は Severn 川の仙女すなわち「水の精」である。

松浦は Jung が水の精について、悪のイメージを付与される傾向があるものの、水の精には両義性があると指摘していることに注目し、文学作品に登場する善あるいは悪のイメージが付与された水の精について論じている。<sup>2</sup> そして松浦は、数ある水の精の中で、Sabrina が女性の救世主という善のイメージを備えていると指摘している。<sup>3</sup> 確かに、the Lady は Sabrina によって救出されるのだが、the Lady が危機的状態に陥った際、自分の肉親に助けを乞うことはしない。むしろochastityoの力を絶えず信じ続けたからこそ、ochastityoを象徴するSabrina によって解放されるのである。<sup>4</sup> このことから、松浦が指摘しているように、Sabrina に救世主的要素を見出すためには、the Lady が、血の繋がり以上に一貫して Sabrina という血の繋がりのない存在から、助力を得ようとする過

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Swain 187. なお Simons はõThe Ladyøs discourse has significance on a spiritual level.öと指摘している。Simons 59.

<sup>2</sup> 松浦 4-10.

<sup>3</sup> 松浦 90.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Woodhouse, õ*Comus* Once Moreö 221.ミルトン,『ミルトン英詩全訳集 上巻』 548. 松浦 88.

程に注目すべき必要がある。

一方、Comus もまた、最終的には Circe を頼りにはするものの、最初に拠り所としたものは、血の繋がった両親ではない。Comus が最初に頼りにするのは Cotytto と Hecate という魔女的要素を備えた女神である。つまり、A Mask において、血の繋がりのある親子関係のみならず、精神的な拠り所となる親代わりの存在との繋がりもまた描かれているといってよい。そして、注目すべきは、the Lady と Comus が共に最初に心の拠り所とする者は、女神という母親代わりの存在という点である。

前章でも確認した通り、the Lady と Comus は対照的な存在である一方、共通する点も存在する。the Lady にとっての肉親は õNoble Lord, and Lady bright,ö (A Mask 966)である。一方 Comus は Bacchus と Ciece が肉親であることから、the Lady と Comus は親子関係に当てはめて言えば子どもに当たる。また、the Lady が聴覚を最上の導きとしていたにも関わらず、Comus の視覚による誘惑に陥る。一方で Comus は視覚で the Lady を誘惑することに成功したものの、Comus 自身は the Lady の歌声という聴覚に訴えるものによって、the Lady に惹かれていく。このことから、the Lady と Comus は互いにミラーイメージで描かれていると言える。

本章では先ず、対照的に描かれつつ、共通点も見られる the Lady と Comus のそれぞれの親子関係を比較する。本作品は、the Lady と Comus が、最初に共に母親代わりとなる者を精神的な拠り所としているのだが、さらに本論で特に注目するのは the Lady と母親代わりの Sabrina の関係である。そのため、父親との関係に焦点を当てた Sigmund Freud (1856-1939)の理論よりも、母性原理に焦点を当てた Jung の理論が有効であると言える。5 加えて、Jung 心理学は宗教、特にキリスト教との関連が強いことから、キリスト教との関連を論ずることも可能であると言える。6 そこで本論では、Jung の The Archetypes and the Collective Unconscious (1971)7 における元型論を用いることとする。そして the

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 河合隼雄,『<心理療法>コレクション I ユング心理学入門』,河合俊雄編(東京:岩波書店,2014) xiii.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 河合 xv-xvi.

 $<sup>^7</sup>$  Jung の著作はドイツ語で執筆されているため、本論で Jung の書物について言及、引用する際は R. F. G. Hull が英語に翻訳した *The Archetypes and the* 

Lady が水の精である Sabrina から助力を得ることから、Jung の同書で論じられている水と無意識に関する考えを用いてみたい。

既に説明したように、松浦が Sabrina を女性の救世主であると論じていたが、本論はさらに考察を進め、Sabrina が the Lady を含む女性にとっての救世主としての面だけでなく、Sabrina と the Lady が精神的な繋がり、即ち血の繋がりのない象徴的な親子であることについて論証したい。そして最終的に肉親との繋がりを求める Comus と一貫して精神的な繋がりを求める the Lady のそれぞれの親子関係を比較することで、精神的な繋がりを持つ者へ一貫して信仰を抱き続けた結果、the Lady が救いを得るということを解明する。

第二節 A Mask における親子関係と Jung の理論 以下の表は、A Mask における親子関係を表している。

| 子            | 精神的な繋がりのある親 |                 | 血の繋がりのある親    |               |
|--------------|-------------|-----------------|--------------|---------------|
| Comus [息子]   | Cotytto     | <b>※</b> Hecate | Circe [母]    | (Bacchus [父]) |
|              | [母]         | [母]             |              |               |
| the Lady [娘] | Sabrina [母] |                 | (Lady Bright | (Noble Lord   |
|              |             |                 | [母])         | [父])          |

太字で表している登場人物は、それぞれの子どもとの繋がりのある親ないしは親代わりとなっている。一方、括弧で括られている登場人物は、作品中であまり言及されない親である。このことからわかることは、Comus と the Lady の共通点として、共に血が繋がっている、繋がっていないに関わらず母親との繋がりが強いということである。Jung は母元型の持つ多くの側面について、その典型的な形態をいくつか挙げて説明している。その一例が以下の引用である。

First in importance are the personal mother and grandmother, stepmother and motheróin-law; then any woman with whom a relationship existsí Then

Collective Unconscious (New York: Princeton UP, 1971) を使用し、数字は頁数を表すこととする。この書物は、Jung が執筆した 10 本の論文をまとめたものを収録している。従って、これ以降 The Archetypes and the Collective Unconscious から引用する際、引用した論文名を明記する。

there are what might be termed mothers in a figurative sense. To this category belongs the goddess, and especially the Mother of God, the Virgin, i. Many things arousing devotion or feelings of awe, as for instance i the woods, the sea, or any still waters, i can be mother-symbols. The archetype is often associated with things and places standing for fertility and fruitfulness: the cornucopia, i, a garden. It can be attached to i a spring, i or to various vessels such as the baptismal font, i.

(The Archetypes and the Collective Unconscious 81)8

母親、祖母、継母、比喩的な意味での母親として女神、さらには愛着や畏敬をかきたてるものとして、森、海といったものが母元型として見なされている。また、母元型として庭や洗礼盤も Jung は挙げていることがわかる。以上の引用で挙げたシンボルと母元型の特性について、さらに Jung は次のように論を進めている。

All these symbols can have a positive, favourable meaning or a negative, evil meaning. An ambivalent aspect is seen in the goddesses of fate (Moira, Graeae, Norns). Evil symbols are the witch, í deep water, í This list is not, of course, complete; it presents only the most important features of the mother archetype.

The qualities associated with it are maternal solicitude and sympathy; í any helpful instinct or impulse; all that is benign, all that cherishes and sustains, í. The place of magic transformation and rebirth, together with the underworld and its inhabitants, are presided over by the mother. On the negative side the mother archetype may connote anything secret, hidden, dark; the abyss, í, seduces, í that is terrifying and inescapable like fate. (*The Archetypes and the Collective Unconscious* 81-2)<sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Jung, õPsychological Aspects of the Mother Archetypeö 81.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jung, õPsychological Aspects of the Mother Archetypeö 81-2.

先に挙げた母親のシンボルには、善と悪両方の要素を備えた母元型があるとJung は論じている。悪のイメージとしての母元型には、魔女や深海に象徴され、陰鬱で誘惑するものが挙げられている。一方、善のイメージとしての母元型には恵み深いものが関連づけられている。また Jung は、このような母元型が母親コンプレックスの基礎を成しているという。(The Archetypes and the Collective Unconscious 85)<sup>10</sup> これらの特性を考慮しつつ、A Mask において「母親」ないしは「それに代わる母親」がどのような特性で描かれているか検証する。

#### 第三節 Comus とその親子関係

Comus は冒頭の表にある通り、酒神 Bacchus と魔女 Circe の間に生まれた子である。Circe は、持っている魔力によって、人間は直立した姿を失い、豚の姿に変えられる。(A Mask 50-53) この点から Circe は、先の母元型の内、魔女的要素を備えた否定的な面を備えていると考えられる。そして Circe の説明の後に、Comus に関する説明がなされる。

This Nymph [Circe] that gazød upon his clustring locks,

With Ivy berries wreathød, and his blithe youth,

Had by him, ere he parted thence, a Son

Much like his Father, but his Mother more,

Whom therfore she brought up and Comus namød,

.....

Excells his Mother at her mighty Art, (A Mask 54-58, 63)11

Comus が父親の Bacchus よりも母親 Circe に似ており、母親譲りの魔力を備え、かつその力は母親を凌ぐほどであることがわかる。そして序論で説明したように、Comus は自身の森を通る旅人に魔酒を勧める。

Jung, õPsychological Aspects of the Mother Archetypeö 85.

<sup>11</sup> 既出の引用だが、再確認のためにも改めて引用する。

旅人もまた、Comus の森を通ると Phò bus という太陽神の日差しのために、喉の渇きを覚えているため、Comus の魔酒を飲む。すると人間の顔が獣のようになり、淫楽に陥ってすべての友や故郷も忘れる。Comus の酒には、母譲りの魔力が含まれていることがわかる。そのため、Comus も人間を淫楽に陥らせる力を持つ、極めて肉欲的な魔神であることが明らかである。Comus は登場すると、Cotytto という神的存在に力添えするよう呼びかける。次の引用は、Comus がCotytto に呼びかけをしている場面である。

<sup>12</sup> 序論においても引用したものだが、改めて本章でも引用することとする。

Comus は主として Cotytto に呼びかけているが、この呼びかけでは Cotytto と共に Hecate という神的存在がいることも示唆されている。Cotytto は Thrace の植物の女神で、Carey は A Mask の注において Cotytto に対する淫らな儀式は夜になって秘密裏に開かれると説明する。一方 Hecate は、魔女たちによって呼び出される、魔術を司る神的存在だと述べている。 <sup>13</sup> 先の Jung の引用から考えると、Cotytto と Hecate は、Circe と同様に誘惑者、魔女という否定的なイメージで描かれていることがわかる。しかしながら、Comus の視点から見れば、Cotytto と Hecate は自分を支えてくれる神的存在であり、血は繋がらないものの、母親代わりの存在であると言える。

Comus は、上記の引用文の後に Cotytto と Hecate に対する祈りの儀式を開くことになる。しかしながら Oram が指摘するように、Comus の怪しげな儀式は中断することになる。 <sup>14</sup> というのも、Comus が the Ladyが近くにいることに気づいたからである。そのために Cotytto と Hecate への儀式は、不完全のままとなる。儀式がすべて終わるまで、力添えするようにと Comus が祈っていたにもかかわらず、中断したことで Comus は神的存在たちの助力を完全には得られないことが読み取れる。そして興味深いことに、Comus は the Lady の存在に気づいてから、血の繋がった母親 Circe の存在を意識し始める。

Now to my charms,

And to my wily trains, I shall egre long

Be well stockgt with as fair a herd as grazgd

About my Mother Circe. (A Mask 150-53)

この台詞で、初めて Comus の口から自分の母親 Circe について言及されること

<sup>13</sup> Milton, A Masque presented at Ludlow Castle, 1634. The Poems of John Milton., 183 の脚注による。また OED においても、c. regarded as presiding over witchcraft and magical rites. であると定義づけられ、この意味で Milton の A Mask が引用されている。

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Oram 122.

になる。Comus は、今はまだ母親ほど獣の群れを所有していないことを意識し、Circe の持つ魔力と自身の力を比較していることが窺える。そして次の引用文は the Lady の独白と弟達を探すための詩歌を聞いたあとに、Comus が発する台詞である。

#### I have oft heard

My Mother Circe with the Sirens three,

.....

Who as they sung, would take the poisonød soul,

And lap it in Elysium, Scylla wept,

And chid her barking waves into attention,

And fell Charybdis murmurød soft applause:

Yet they in pleasing slumber lullød the sense,

And in sweet madnes robød it of it self, (A Mask, 252-53, 256-61)

Comus は、the Lady の歌を聴くことで、かつて Circe が、その歌声で海の女の怪物の心をとらえ、その正体を奪ったという話を思い出している。そして今Comus 自身が the Lady の歌声に心をとらえられている。その結果 Comus は the Lady を自分の妃にしようと決め、誘惑するのである。ここで考えられることは、Comus は自分の心を奪った the Lady を聴いた者の心を奪う歌声を持つ母親Circe と重ね合わせて考えているということである。Comus は、the Lady を介して Circe を意識し、心の奥底では血縁関係の母親との繋がりを欲していると考えられる。父親に対する Comus の言及はないものの、Comus が母親に抱く感情は、the Lady を通じて一種の性愛感情ともいえ、エディプスコンプレックス的であると言える。Jung は、息子の母親コンプレックスについて、母親が息子の男性性を刺激するように、息子も母親と同一化するか反抗して離れていくかという関係の中に、性的に引かれながら反発するという要因がつねに混じりこんでくることになると述べている。(The Archetypes and the Collective

Unconscious 85-6)<sup>15</sup> この論は、Comus が the Lady を通して母親 Circe に対して抱えるコンプレックス的要素にも当てはまると言える。 the Lady を通して、内に秘めていた母親 Circe の存在を呼び起こすことになった Comus は、母親と自分の魔力を比較し、今はまだ Circe の持つ力には及ばないことを意識する。このことは、母親を目標の対象としつつも、母親に対して一種のコンプレックスを抱いているようにも見える。そして the Lady を妃とし、母親との繋がりを持とうとしていることが窺える。しかしながら、Comus は the Lady を誘惑するものの、結局失敗に終わる。しかも、劇冒頭で呼びかけた神的存在たちは登場せず、 the Lady に対する誘惑も、母親 Circe との繋がりを持つことにも失敗するのである。

#### 第四節 the Lady と Sabrina の関係性

次に the Lady の親子関係について検証していく。冒頭の表にもあるように、Comus と比較しても、the Lady の肉親に関しては、ほとんど述べられていない。それに加えて the Lady は、Comus の住む森で弟達とはぐれた際、実の両親や弟達の力、つまり血の繋がりによる助力を欲していない。むしろ、the Lady は何よりもまずōfaithö, ōhopeö, ōchastityö を擬人化して呼びかけ、至高の善なる者が輝く天使を派遣し、自分の生命と貞節を守るようにと独白する。この呼びかけの後に、the Lady はやっと自分の弟達を探すための詩歌を歌う。この点から、the Lady が何よりも、血の繋がりのない存在に対して救いを求めていることが窺える。実際、the Lady を最終的に解放するのは Sabrina である。本論冒頭でも述べたように、Sabrina は水の精である。Jung は「水は無意識を表すために一番よく使われるシンボルであり、心理学的に言えば、無意識の中に沈んでしまった精神つまりガイストのことである」と説明している。16 そのため、the Lady がいかなる手段に頼るよりも先ず、水の精である Sabrina に救済を求めたのは、無意識的なものからくると考えられる。また Jung は水と無意識の関係を次のように述べている。

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Jung, õPsychological Aspects of the Mother Archetypeö 85-6.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Jung, õArchetypes of the Collective Unconsciousö 18-9.

True, whoever looks into the mirror of the water will see first of all his own face. Whoever goes to himself risks a confrontation with himself.í

This confrontation is the first test of courage on the inner way, a test sufficient to frighten off most people, for the meeting with ourselves belongs to the more unpleasant things that can be avoided so long as we can project everything negative into the environment. (*The Archetypes and the Collective Unconscious* 20)<sup>17</sup>

水面を鏡とすると、人間が水面に映し出される自分の姿を先ず見ることで、自分自身と対峙するというリスクを負うことになる。Jungの言うリスクとは、自分の中にある不快なものと向き合わなければならないことを意味する。*A Mask*において、「水の鏡と向き合い」、自分自身と対峙するということを想起させる場面は、the Lady が弟たちを探す詩歌を歌う場面であると考えられる。<sup>18</sup>

Sweet Echo, sweetest Nymph that liv'st unseen

Within thy airy shell

By slow Meander os margent green,

And in the violet imbroider'd vale

Where the love-lorn Nightingale

Nightly to thee her sad Song mourneth well.

Canst thou not tell me of a gentle Pair

That likest thy Narcissus are? (A Mask 230-37)<sup>19</sup>

the Lady は実際に「水の鏡」と向き合ってはいないものの、水面にうつる自身の姿に恋する Narcissus を詩歌の中で歌っていることから、間接的に「水の鏡」と向き合っていると考えられる。the Lady は弟たちを Narcissus にたとえて Echo

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Jung, õArchetypes of the Collective Unconsciousö 20.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Simons は、the Lady と Comus の関係性が精神的なものであると指摘している。Simons 68.

<sup>19</sup> 既に引用した箇所だが、本章において重要な箇所であるため、改めて引用する。

に呼びかける。しかしながら、周知の通り、Echo は Narcissus に恋するものの、 他人の言葉を繰り返すことしかできないため、自分の想いは Narcissus に伝わ らない。一方、Narcissus も水面にうつる自分の姿に恋焦がれており、Echo と Narcissus は結ばれることはない。the Lady は自らの耳こそがõbest guideö (A Mask 171) と述べたことから Echo に呼びかけたものの、それは自身の声を反響 させることを意味する。実際、the Lady の詩歌に反応したのは Comus であり、 Comus が the Lady 自身の声を反響したものと捉えることができる。 $^{20}$  加えて、 先の Jung の言葉を A Mask に当てはめると、the Lady は「水の鏡」を想起させ るような詩歌を歌ったことにより、詩歌に心奪われた Comus が the Lady にとっ て õunpleasant thingsö不愉快なもの、つまり否定的アニムスとして the Lady の 目の前に現れることになる。<sup>21</sup> また、the Lady と弟達がはぐれたのは、弟達が the Lady のために冷たい果実ないしは泉を探すためであることからも、「水」が 作品の一つのキーワードとなっていると言える。この結果、the Lady はõrisks a confrontation with herselfö「自分自身と出会う危険を冒す」ことになる。確かに、 水面に自分自身をうつすことが、自身の否定的な面との対峙であるのだが、一 方で Jung はこのようにも述べている。

If you have an attitude of this kind [to give heed to a helpful idea or intuition, or to notice thoughts which had not been allowed to voice themselves before], then the helpful powers slumbering in the deeper strata of manøs nature can come awake and intervene, for helplessness and weakness are the eternal experience and the eternal problem of mankind.... When you have done everything that could possibly be done, the only thing that remains is what you could still do if only you knew ití. Prayer, as we know, calls for a very similar attitude and therefore has much the same effect.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> この後、Comus と the Lady が出会い、会話をする場面では一行ずつの対話形式での会話になっており、エコーのように反響し合っているかのような会話体になっている。Simons 68.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 野呂は、Jung の理論を用いて執筆した論文において、本論で言うところの Comus のような誘惑者が、女性のアニムスの否定的な側面を象徴するという点について言及している。野呂、「英国昔話『夫がくれた三枚の羽根』に関する覚え書」『東京成徳短期大学紀要』第 14 号 (1981): 66.

先述したように、Miltonが「水」に救済のイメージを持っていた。A Mask においては、水の精 Sabrina による救出がテーマの一つとなっている。Comus は the Lady の抱える喉の渇きという弱みに付け込んで、肉欲に耽るための魔法の「酒」を飲むよう誘惑するのである。喉の渇きをしのぐために誘惑に屈して Comus の酒を飲むという the Lady の内にある欲求と戦うために、the Lady は自分の中の否定的な面である Comus と対決することになる。

Jung が述べているように、水には危険を伴う否定的な面と、その先の救済という肯定的な面と、両面的なイメージがある。A Mask のみならず、Milton の別の作品においても同様のことが言える。Sabrina は川の仙女として再生したものの、Sabrina にとって水は自らの命を奪うきっかけとなるものである。前述の通り、Milton は At a Vacation Exercise において、õSevern swift, guilty of Maidens deathö(96)と Sabrina の命を奪った Severn 川をõguiltyö と表現している。しかしながら、第一章でも確認したように、「水」は Milton の作品において、救済のテーマとしても描かれている。 Lycidas においても、Lycidas の命を奪うものとして「水」は描かれている一方で、海浜の守護神として再生するきっかけを与えるものとして「水」が登場する。そして Milton は、A Mask の中で神の救済を示す「水」と偽善としての「酒」という極めて似通ったものを用いて、救済と誘惑を相対するものとして描いているのである。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Jung, õArchetypes of the Collective Unconsciousö 21.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Arai, õMilton in Comusö 28.

そして A Mask において、the Lady は Comus の魔法の椅子に座って身動きが とれないことに気が付いた時、次のようにして、自らの心は Comus によって汚 されないと主張する。

La. Fool do not boast,

Thou canst not touch the freedom of my minde

Withall thy charms, although this corporal rinde

Thou haste immanaclød, while Heavøn sees good. (A Mask 662-65)

Simons は、上記の台詞に the Lady の主張する õchastityö が表されているという。 õHer chastity becomes a kind of õspiritual Armourö (PL XII: 491), enabling her to withstand Comusøs blandishments and his rhetoric. $\ddot{o}^{24}$  the Lady の言うõchastityö は、霊的な武具の一種であるという。 õspiritual Armourö の内容をより理解するために、 $Paradise\ Lost$  の 12 巻の 491 行前後を確認したい。

The promise of the Father, who shall dwell

His Spirit within them, and the Law of Faith

Working through love, upon thir hearts shall write,

To guide them in all truth, and also arme

With spiritual Armour, able to resist

Satans assaults,... (PL XII: 487-92)

Michael は、救い主が天に昇る一方で、残された信徒は如何にして不信の者たちから守られるのかという Adam の疑問に対し、答えている。Michael は、神によって、愛によって働く信仰なる律法を信徒の心に書きしるし、<sup>25</sup>真理の道へと導き、霊の武具で身を固めさせ、Satan の攻撃に立ち向かえるようにしてくれるだろうという。さらに、õspiritual Armouröについて、Fowler は Eph.6.11-17、

.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Simons 79.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 新井は、「愛によりて働く信仰」として Gal.5:6 を挙げている。For in Jesus Christ neither circumcision availeth any thing, nor uncircumcision; but faith which worketh by love. (Gal.5:6) ミルトン,『楽園の喪失』345

新井は Eph.6.13 を挙げている。 $^{26}$  Fowler は Eph.6.11-17 には $\~{o}$ faith $\~{o}$ が示されていると述べている。これらのことから、 $\~{o}$ spiritual  $Armour\"{o}$  は愛によって働く $\~{o}$ faith $\~{o}$ と大きく関連のあるものであると言え、A Mask の the Lady が打ち出す $\~{o}$ chastity $\~{o}$ には、キリスト教信仰  $\~{o}$ faith $\~{o}$ に基づいたものであると言える。

しかしながら、Comus は誘惑の手をとめず、魔法の酒を飲ませようとして、the Lady に絶体絶命の危機が訪れる。このように、危機的状況においても、 ochastityoを一貫して信じ続けた結果、the Lady は Jung が論じているように、 心の奥底にある救いの力が目覚め、Sabrina が実際に現れ、救出される。無意識から始まった the Lady の一貫した希求が ochastityo を象徴する Sabrina に 通じたことから、Sabrina も極めてキリスト教的な川のニンフであり、Sabrina と the Lady はキリスト教信仰を通じて精神的な繋がりがあると言える。27

Comus と the Lady のそれぞれの親子関係を比較してみると、次のようなことが言える。Comus が自身の拠り所とするものに揺らぎがあるために、Comus は精神的な拠り所となるものと肉親との両方の繋がりをもつことができないのである。その一方で、the Lady は絶えずõchastityöの持つ力を信じ続けたために救いを得て、最後には無事に肉親とも再会することもできるのである。つまり A Mask においては、物理的な血の繋がりに依存せずに信仰を通した精神的繋がりによって救済を得ることが強調されていると考えられる。

また Comus と違って、the Lady が血の繋がりのある肉親に救いを求めなかった理由として、次の引用の the Elder Brother の主張する õchastityö の説明が、先の the Lady の主張する õchastityöと異なるという点が挙げられる。

2. Bro. What hidden strength,

Unless the strength of Heavøn, if you mean that?

Eld. Bro. I mean that too, but yet a hidden strength

Which if Heavon gave it, may be termod her own:

øTis chastity, my brother, chastity:

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Fowler 669. ミルトン, 『楽園の喪失』345.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Simons は、Sabrina のみならず、the Lady の母親代わりの存在として、Echoと Psycheも含めている。Simons 93.

She that has that, is clad in compleat steel,

And like a quiverød Nymph with Arrows keen

May trace huge Forests, and unharbourød Heaths,

Infamous Hills, and sandy perilous wildes,

Where through the sacred rays of Chastity,

No savage fierce, Bandite, or mountaineer

Will dare to soyl her Virgin purity, (A Mask 416-27)

新井は、the Elder Brother の言う ochastity が、あらゆる不純を清める自足固有の力である一方、the Lady 自身の考え方とは異なると説明している。28 というのも、the Elder Brother の考える ochastity out。 othe old Schools of Greece (A Mask 439) から来るものである。Carey によれば、 othe old schools of Greece out。 other Greek philosophers of ochastity out。 the Elder Brother は古代のギリシア哲学から ochastity out。 ochastity ochastity out。 ochastity ochastity out。 ochastity ochastity out。 ochastity o

確かに弟達は、the Lady が捕えられている Comus の館を襲撃し、Comus から姉を救いだすことには成功する。しかしながら、それは the Attendant Spirit からの忠告があってなされたものであり、さらに Comus の魔法を解くことには失敗する。the Elder Brother と the Lady それぞれが考える õchastityö 観に大きな相違点があり、血の繋がりのある者同士であっても the Lady を完全には救出できないため、一層 Sabrina との精神的な繋がりが強調されるのである。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Arai, õMilton in Comusö 21.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Milton, The Poems of John Milton 198.

<sup>30</sup> 野村 26-7.

## 第五節 精神的な拠り所としての Sabrina の役割

これまで、the Lady と Sabrina が血のつながりのない、精神的な結びつきの ある親子であることについて論証してきた。その点を基に、本節では the Lady の精神的な拠り所としての Sabrina が、精神的な母親として、キリスト教的か つ地母神的役割をはたしている点について考えていく。31 先ず the Lady と Sabrina は、仮面劇が演じられている土地という点で関連がある。Sabrina は生 前 England 王 Locrine の娘であったことが the Attendant Spirit によって説明さ れる。(A Mask 826-27) 一方、the Lady は Ludlow 城がある一帯をこれから統括 する貴族の娘である。つまりこの二人は、同じ土地を守る家の娘として土地を 介しての結びつきがあると考えられる。また、Violet OøValle は、Sabrina がい る Severn 川が England と Wales の境目付近を流れ、その支流の一つが、A Mask が演じられている Ludlow 城に隣接して流れていると説明している。32 そして、 本作品が John Egerton の Wales 総督就任を祝うために、創作されたものと考え ると、Sabrina はキリスト教的な要素を備えつつも、この土地とその一族を守 るという地母神的存在として描かれていると考えられる。第二章で論じたよう に、本作品においては、登場人物に複数の役割を担わせており、Sabrinaにも複 数の役割が備わっていると考えることができる。

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Kerrigan は、Sabrina をõpre-oedipal mother with no sexual entanglementöであると指摘する。 Kerrigan 48.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Violet OøValle, õMiltonøs *Comus* and Welsh Oral Traditionö *Milton Studies* 18 (1983): 25.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> õvirginö の Def. 4 と 5 について、それぞれ 4. a.、b.、c.と 5. a.、b. があるが、 論文に必要と思われるものを抜粋した。4. a. the Virgin Mary, the mother of Christ.

ochastityö の状態のままである女性のイメージとして Virgin Mary が挙げられている。つまり、ochastityö を象徴する Sabrina の中に、ochastityö の象徴たる Virgin Mary のイメージを内包されていると考えられる。また、Sabrina を呼びだす詩歌において、Sabrina の髪の描写が含まれている。その中で、oIn twisted braids of Lillies knitting / The loose train of thy amber-dropping hair,ö (A Mask 862-63) とあり、Sabrina の髪が百合の組紐で結えられていることがわかる。『文学シンボル辞典』において、olilyo を引くと受胎告知を描いた絵画には、大天使 Gabriel が Virgin Mary に Christ が生まれることを知らせに来た場面(Luke. 1.26-38)が描かれており、そこには必ずといってよいほど百合があるという。 34 また、『聖書象徴事典』において「百合」を引くと、「マリアの処女懐胎を示すしるしとして、受胎告知の天使は、しばしば手に一本の百合の花を持った姿で表現される」と記されている。 35 oVirgin pureoな Sabrina が、「純潔」を表す百合の組紐で髪を結わえていることからも、Virgin Mary のイメージを備えていると言える。また、Shullenberger は、Sabrina について次のように説明している。

Sabrina, invoked by the Attendant Spirit, presides over the second part of the Ladyøs trial as a tutelary godmother, to mediate the generative mysteries of womanhood to the Lady, and to mobilize her for the social exercise of those mysteries (814-957).

(Shullenberger 226-7 上記の 814-957 は A Mask の詩行を指す)<sup>36</sup>

Shullenberger は、814 行から 957 行目に描かれる Sabrina の生前の内容、川のニンフとして再生した経緯、そして the Lady 救出の場面において、the Attendant Spirit によって呼び出された Sabrina が、õgodmotherö としての役割を担って

Also, an image or picture representing her. 5. a. the Virgin (also the blessed, holy etc., Virgin), =sense 4. b. A picture or image of the Virgin Mary; a madonna. õvirgin, ö OED (Oxford: Oxford UP, 2009)

<sup>34</sup> マイケル・ファーバー,『文学シンボル辞典』, 植松靖夫訳 (東京:東洋書林、2005) 317.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> マンフレート・ルルカー,『聖書象徴事典』,池田紘一訳(京都:人文書院、1988) 386.

<sup>36</sup> Shullenberger 226-7.

いることを指摘している。そして Jung は、õgodmotherö がどのようなものであるかを次のように説明している。

Because people have always feared that the connection with the instinctive, archetypal stage of consciousness might get lost in the course of life, the custom has long since been adopted of giving the new-born child, in addition to his bodily parents, two godparents, a õgodfatherö and a õgodmother,ö who are supposed to be responsible for the spiritual welfare of their godchild. They represent the pair of gods who appear at its birth, thus illustrating the õdual birthö motif. (*The Archetypes and the Collective Unconscious* 68)<sup>37</sup>

Jung が述べていることを A Mask に当てはめて考えてみると、Sabrina が  $\tilde{o}$ godmotherö であると考えることができる。一方 $\tilde{o}$ godfatheröだが、Julie H. Kim が the Attendant Spirit について、 $\tilde{o}$ As their  $\tilde{o}$ father $\tilde{o}$ s shepherd, $\tilde{o}$  he plays surrogate father and has the task of gathering together the flock, both animal and human. $\tilde{o}$ と説 明しており、一歩解釈を進めれば $\tilde{o}$ godfather $\tilde{o}$  としての役割を担っていると考えられる。 $\tilde{o}$ 38 また Jung は、母親コンプレックスの肯定的な面として、母親の愛を誇大化しることで誤って抱きやすい、運命のように残忍で、楽しげで疲れを知らない生命の贈り物といった巨大な責任や任務を母に押し付けることがないようにするために、 $\tilde{o}$ godfather $\tilde{o}$  と  $\tilde{o}$ godmother $\tilde{o}$  が洗礼親として必要だと説明している。 $\tilde{o}$ 9 the Lady の父親が赴任した土地に誘惑者  $\tilde{c}$ 0 comus の住む森があるということからも、the Lady の一族が統治する土地、そしてその一族を守り、救済する  $\tilde{o}$ godmother $\tilde{o}$ 6 と  $\tilde{o}$ godmother $\tilde{o}$ 8 と  $\tilde{o}$ 8 を  $\tilde{o}$ 8 を  $\tilde{o}$ 8 の  $\tilde{o}$ 9 の  $\tilde{o$ 

#### 第六節 Sabrina による õbaptismöと女性の連帯

先述したように、A Mask を含む Milton の作品において、「水」は救済のキー

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Jung, õConcerning the Archetypes and the Anima Conceptö 68.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Julie H. Kim, õThe Ladyøs Unladylike Struggle: Redefining Patriarchal Boundaries in Miltonøs *Comus*, ö *Milton Studies* 35 (1997): 8.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Jung, õPsychological Aspects of the Mother Archetypeö 92-93.

ワードとして提示されている。本作品においては、the Lady 救出に関わるのが the Lady と精神的な繋がりを持つ、母親代わりの存在である水の精 Sabrina で ある。そこで、Sabrina が如何にして the Lady を救出するのか確認したい。 Woodhouse 40、Hilda Holis 41 そして Shullenberger 42 さらに多くの研究者が、 Sabrina による the Lady 救出の場面は、õbaptismöを想起させるものだと論じて いる。43 Simons は、Sabrina がõbaptismöを用いて the Lady を清めることについ て、Comus が最初に拠りどころとしていた Cotytto と関連があると指摘する。 oThe priests of Cotytto, Thracian goddess of lewdness, were called Baptes. Their name derives from the Greek verb bapto, to wash, because of their called so called purification ceremonies.ö<sup>44</sup> 邪悪なトラキアの女神 Cotytto は、ギリシア語の動詞 õbaptoöを由来としてõBaptesöと呼ばれるという。本章の冒頭の表にもあるよう に、Sabrina と Cotytto は共に母親代わりの存在として対照的に描かれている。 前述の通り、A Mask 自体、登場人物同士が対照的に描かれているため、Comus が õbaptis möを 意味するような Cotytto に助力を得ようとしたのと対照的に、 Sabrina もまた the Lady を obaptism oでもって救出し、Cotytto が表象する淫楽な 世界を清めるという意味も含んでいると考えられる。45 それでは、Sabrina が the Lady に obaptism oを施す場面を確認してみたい。

Brightest Lady look on me,

Thus I sprinkle on thy breast

Drops that from my fountain pure,

I have kept of precious cure,

Thrice upon thy fingers tip,

Thrice upon thy rubied lip,

Next this marble venomød seat

<sup>40</sup> Woodhouse, õ Comus Once Moreö 221-21.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Hilda Hollis, õWithout Charity: An Intertextual Study of Milton & Comus, ö Milton Studies 34 (1997): 171.

<sup>42</sup> Shullenberger 227.

<sup>43</sup> Kerrigan 48. Hill 45. Woodhouse and Bush 783.

<sup>44</sup> Simons 96.

<sup>45</sup> Simons 88.

Smearød with gumms of glutenous heat

I touch with chaste palms moist and cold, (A Mask 910-18)

Sabrina は清い泉から汲みとった水玉を the Lady の胸に、そして指先に 3 度、赤い唇に 3 度 õsprinkleö している。つまり、Sabrina は聖水をふりかけることで the Lady に õbaptismö を施していると言える。そして、õbaptismöを用いてSabrina は、the Ladyを Comusの性欲に満ちた罠から解かれる。46 一方 Milton は、 õbaptismöについて Christian Doctrine の第 1 巻第 28 章において以下のように説明している。

Under the gospel, the first sacraments commonly so called is BAPTISM, wherein THE BODIES OF BELIEVERS WHO ENGAGE THEMSELVES TO PURENESS OF LIFE ARE IMMERSED IN RUNNING WATER, TO SIGNIFY THEIR REGENERATINON BY THE HOLY SPIRIT, AND THEIR UNION WITH CHRIST IN HIS DEATH, BURIAL, AND RESURRECTION. (CD 1.28. XVI: 169)<sup>47</sup>

福音において、最初のサクラメントとして呼ばれるのが、õbaptismöであり、信徒の聖霊による復活、Christ の死、埋葬、そして復活において、Christ と結びつくことを証明するために、「流れる水に浸す」と定義づけている。そして Milton は自身の言うõbaptismöに関してさらに以下のように説明している。

IMMERSION. It is in vain alleged by those who, on the authority of Mark. vii. 4. Luke. xi. 38. have introduced the practice of affusion in baptism instead of immersion, that to dip and to sprinkle mean the same thing; since in washing we do not sprinkle the hands, but immerse them. (CD

\_

<sup>46</sup> Simons 81.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> The Works of John Milton vol XVI の Christian Doctrine を用いた。なお数字は巻、章、The Works of John Miltonにおける巻数、頁数を表す。John Milton, Christian Doctrine, The Works of John Milton, gen. ed. Frank Allen Patterson, vol.16 (1934; New York: Columbia UP, 1993; Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993)

### 1.28. XVI 183)

õimmersionö の代わりに õto dip and to sprinkleö にしても同様のことだと言う人達に対し、Milton は手を洗う際に õsprinkleö せず、 õimmerseö すると説明しているように、õto dip and to sprinkleöはõimmersionö の代わりにならないと説明している。一方 A Mask において、Sabrina は the Lady に聖水を「ふりかけて」いる。この点だけみれば、Milton は、自身の言うõbaptismöの定義に反しているようにも思われる。しかしながら、Sabrina が Severn 川のニンフであると考えれば、Sabrina を õrunning waterö の allegory として、 the Lady に õbaptismöを施していると見なすことはできる。 さらに、Milton はõbaptismöを受けることについて次のように説明している。

i ; through baptism, on the other hand, we are initiated into the gospel, which is a reasonable, manly, and in the highest sense free service. For under the law men were not merely born, but grew up infants in a spiritual sense; under the gospel, in baptism, we are born men. Hence baptism requires, as from adults, the previous conditions of knowledge and faith; i (CD 1.28. XVI 179)

Milton は、őbaptismöを受けるためには、予め知識と信仰を兼ね備えている状態、つまり成人になってから必要だと考えている。というのも、Milton は Christian Doctrine において、まだ教えを受けることも、契約を信じ、それに従事し、自分自身で言葉をきくことすらできない幼児にőbaptismöを施す必要性はないと述べているからである。これらの点を考慮すると、A Mask においては、Jungの言うような新生児に対するőbaptismöではないが、Milton の考えるőbaptismöに基づいて、őgodmotherö である Sabrina が the Lady にőbaptismöを施している。一度は Comus の誘惑に陥るものの、the Lady は、キリスト教の教義を信じ、従事することのできる、őbaptismöを受けるに値する人物であると言える。48 また、

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> 野呂が論じているように、危機を乗り越え自己実現の道に精進した女性が、成熟した女性となることは *A Mask* にのみ当てはまる考えではないと言える。

Woodhouse と Bush は、A Mask におけるキリスト教的要素の一つとして、次のように作中の「水」を捉えている。õwater, the specific symbol chosen, is that used in the sacrament of baptism, but extended to signify any infusion of saving grace.ö<sup>49</sup> つまり、A Mask の中で特別な象徴として「水」が用いられていると指摘している。Simons もまたõWater, of course, is the Mask of primary symbol of spirituality and regeneration.öと述べているように、A Mask における「水」は、精神性や復活の主たる象徴であると言える。 $^{50}$  Sabrina が川に身を投げるものの、水によって再生したように、the Lady も水と類似する Comus の酒を退ける試練に遭遇するものの、Sabrina のõbaptismöによって再びキリスト教徒として復活し、Sabrina によって精神的成長を認められるのである。

これらのことから、Comus の精神的な拠り所であった Cotytto や Hecate が邪悪な否定的な母元型として描かれていたのに対し、Sabrina は慈悲深く、保護し、支えるという肯定的な母元型として描かれている。そして the Lady と精神的に繋がりをもったことによって、Sabrina は õgodmotherö として、õbaptismöでもって the Lady を救出し、キリスト教信仰を備えた成人として承認するのである。

ところで、A Mask において描かれる the Lady と Sabrina という女性同士の結びつきが、当時からも一般的に見られていたわけではない。鈴木は、ギリシア・ローマ世界において異性同士、女性同士の友愛は低く見なされ、男性同士の友愛こそが価値の高いものと見なされ、初期のキリスト教の世界においても同様の価値観であったのだが、Milton の時代になって夫婦間の交流が友愛として認められたと指摘する。51 鈴木は、Milton の時代における男性観における友愛が夫婦間にも発展したとは述べている。一方、女性同士の友愛にも発展したかについては指摘していないが、A Mask において、継母 Guendolen によって Sabrina が追われるというように、女性同士、特に血の繋がりのない母娘の繋がりが現実的に希薄であったと考えられる。しかしながら、Sabrina は、苦境に置かれた

野呂,「英国昔話「ぼろきれ娘」に関する覚え書」『東京成徳短期大学紀要』第 13号(1980):27-34.

Woodhouse and Bush 783.

<sup>50</sup> Simons 67.

<sup>51</sup> 鈴木,「夫婦は心友なのか:古典から中世キリスト教における友愛観の一断面」『言語文化論集』第 XXVIII 巻 第 1 号 (2006): 67-101.

同性を救う川のニンフになることで、生前は不可能であった女性同士の連帯を the Lady と精神的に結びつくことで可能にした。*A Mask* においては、the Lady と Sabrina いう血の繋がりのない精神的な母娘の関係の中で、女性同士の連帯 が構築されたと考えられ、当時としては斬新な考え方であったと思われる。

これらの点から、Sabrinaと the Lady は、ochastityoを通じて精神的に繋がり、Sabrina はobaptismoを用いて救出し、さらに the Ladyを、キリスト教信仰を備えた成人として承認する。しかしながら、本来のobaptismoの形式を厳密に考えると、ogodmothero、ogodfatheroではobaptismoを施さない。 Jung もogodmothero、ogodfatheroを次のように説明している。o..., children today, instead of having good and evil fairies who magically oadopto them at birth with blessings or curses, are given sponsors—a ogod fathero and a ogod mothero.ofogodfatheroが必要となる。つまりその役割はobaptismoを施すものではない。さらに、Sabrinaに Virgin Mary のイメージが付与されてはいるものの、Puritanである Milton が完全に Virgin Mary そのものを信奉しているとは考えにくい。そのため、Sabrina にはogodmotheroや Virgin Mary のほかに、obaptismoを施すことができる役割が付加されていることになる。この点に関しては、第五章で詳細に論じることとする。

<sup>52</sup> Jung, õThe Concept of the Collective Unconscious 45.

## 第四章

# A Mask における õchastityöと õcharityö — Christian Doctrine における定義から—

## 第一節 A Mask における ocharity oから ochastity oへの置換

Sabrinaと the Lady は、õchastityöを通して血の繋がりのない母娘として精神 的に繋がる。新井が述べているように、A Mask における the Lady が救いを求め るõchastityöは、弟たちのいうギリシア哲学的なõchastityöといくらか相違がある。 第二章においては、当時の仮面劇の特性と比較し、A Mask が Neoplatonism 的 õchastityöではなく、the Lady が主張するキリスト教信仰に基づいたõchastityö 観が強く打ち出されていたことを指摘した。そこで本章では、聖書的な解釈を 用いて、Milton がõchastityöをどのように考えていたのかについて考察する。 Milton がいかに聖書的な解釈をしていたのかを知るために、Milton の神学体系 を綴ったとされる Christian Doctrine を用いて、õchastityöをどのように定義づ けているかを検証する。」その際、õcharityöについてもõchastityöとどのような 関連があるのか考えていきたい。先述したように、本来キリスト教の三つの徳 とされるofaitho、ohopeo、ocharityoである。oAnd now abideth faith, hope, charity, these three; but the greatest of these is charity.ö (1 Cor. 13.13) 下線の内、特に重 要なものが õcharityö であることは明らかである。しかしながら、A Mask にお いては ofaitho、 ohopeo、 ochastity oとなっており、 ocharity oが ochastity oに置き換 わっている。<sup>2</sup> 本論では、õchastityöとõcharityöいう語に着目し、*Christian* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Christian Doctrine を論じる上で問題となるのが、Miltonがこの書を執筆したかということである。Lewalski は Christian Doctrine が Milton 作のものであると論証している。Lewalski, ŏMilton And De Doctrina Christiana: Evidences of Authorship,ö Milton Studies 36 (1998): 203-28. また新井は、A Maskの the Ladyの ŏchastityö と、the Elder Brother が主張する ŏchastityö の相違を説明する際に、Christian Doctrine の ŏchastityö の定義を引用している。Arai, ŏMilton in Comusö 26. そして、Hollis は ŏHis clearest theological exposition is found in Christian Doctrine. Although it was not yet written in 1634, its conception was much earlier.ö と述べ、Christian Doctrine の原作者の問題について留意しつつ、Christian Doctrine と A Mask の間テキスト性について論じている。Hollis 159-78.以上の論文から、本論は Christian Doctrine を Milton の論として扱う。なお、新井は Christian Doctrine が 1650年代後半に制作、1823年に発見されたと言う。新井,『ミルトン』180.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A Mask において、ochastityö は the Lady が 2回、the Elder Bother が 5回、Sabrina

Doctrine における定義をもとに、A Mask においてどのように使用されているのかを考察する。そして A Mask において、Christian Doctrine における定義が、 õchastityö は言葉に、õcharityö は女性登場人物、特に Sabrina の行動に表現されていることを明らかにする。

第二節 当時の一般的なõchastityö観と Miltonの作品におけるõchastityö観

本題にうつる前に、Miltonの時代において、õchastityöがどのように見なされていたのか、また先行研究において、Miltonの言うõchastityö観はどのようなものとして捉えられているのかを確認したい。Flannaganは、次のように指摘している。 õthe modern tem may be misleading, since Milton considered it to be possible to be õchasteö within the institution of marriage and after begetting childrenö³ つまり、Miltonの時代におけるõchastityöという単語は、当時、結婚した状態でも、さらに子どもをもうけた後にもõchasteöな状態であることを示す言葉であり、現代の意味とは異なる点があるという。また、Kerriganによれば、Renaissance期において、特に Protestantの間では、結婚をも含めたõvirginityöとしてõchastityöが用いられていたと指摘する。4

一方、Miltonの言うõchastityö観はどのようなものと見なされていたのだろうか。Simons は、Miltonの言うõchastityöについて次のように論じている。õMiltonøs high regard for chastity, however, transcends the conventional assumptions of a masqueøs audience that chastity is the ultimate female virtue.ö<sup>5</sup> Simons は当時の女性の究極の美徳とされたものを超越するものが、Miltonのõchastityöには付与されていると指摘している。そして Nicolson は次のように説明する。

The basic theme of *Comus* is chastity, which is coupled with temperance and virginity.... Like Spenser in the *Faerie Queen*, Milton holds that chastity

が1回、計8回用いられている。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Milton, Comus, The Riverside Milton 113.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kerrigan 28-29. その一方で、Kerrigan は、the Lady の言うõchastityöは õvirginityöであると言う。 õBut the Lady refuses to voice even a hint of compromise with the second, specifically sexual charge of abstinence, and in a gesture that has provoked much critical debate, accepts the name given to her by her tempter. Her chastity is virginity.ö Kerrigan 29.  $^5$  Simons 74.

means not merely abstaining from evil but actively pursuing the good. 
õChastityö in this sense would have been understood by many pagans, but even the Platonic vision of the Good, the True, the Beautiful fell short of the concept of õvirginityö as Milton used it, which is not only a Christian virtue but the highest attainment of the Christian soul—the state of the saints in Revelation whose lives have been without stain and who join in singing the song of the Lamb.

A Mask におけるõchastityöはõtemperanceöとõvirginityöを含めたものであるという。そして、õchastityöは悪を退ける力のみならず、善を追求する力であることも指摘している。実際に the Lady を演じた Alice が 15 歳であると考えると、Milton は「純潔」とも「貞節」ともとれる両義的な意味でõchastityöを表しているとも考えられる。また、McGuire は、Milton の時代においては、õcharityöをõchastityöとほぼ互換性のある言葉であったと指摘している。7 これらの点を踏まえて、Christian Doctrine における定義と、A Mask においてどのような差異があるかについても見ていきたい。

## 第三節 Christian Doctrine における õchastityöと A Mask との関連性

The Works of John Milton の index によれば、Christian Doctrine において õchastityö は 5 回使用されている。 8 先ず、第 1 巻第 10 章 õOF THE SPECIAL GOVERNMENT OF MAN BEFORE THE FALL, INCLUDING THE INSTITUTIONS OF THE SABBATH AND OF MARRIAGE.ö において、次のように説明している。 õIn order that marriage may be valid, the consent must be free from every kind of fraud, especially in respect of chastity. Deut. xxii. 20, 21, 23. It will be obvious to every sensible person that maturity of age is requisite.ö (CD 1.10. XV: 153) 結婚

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nicolson, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> McGuire 142.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Patterson and Fogle 248.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> The Works of John Milton vol. XV, XVI, XVII の Christian Doctrine を用いることとし、数字は巻、章、The Works of John Milton における巻数、頁数を表す。 Milton, Christian Doctrine, The Works of John Milton, gen. ed. Frank Allen Patterson. vol.15 (1933; New York: Columbia UP, 1993; Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993) Milton, Christian Doctrine, The Works of John Milton, gen. ed. Frank Allen

の同意に関して言えば、あらゆる欺瞞がない状態であるべきと Milton は説明している。この箇所で Milton は聖書からの引用文こそ用いてないものの、Deut. 22.20, 21, 23 をこの定義に当てはまるものとして挙げている。 Deut. 22.20, 21, 23 は、次のように記されている。

õBut if this thing be true, and the tokens of virginity be not found for the damsel:ö (Deut. 22.20) õThen they shall bring out the damsel to the door of her father shouse, and the men of her city shall stone her with stones that she die: because she hath wrought folly in Israel, to play the whole in her father shouse: so shalt thou put evil away from among you.ö (Deut. 22.21) õIf a damsel that is a virgin be betrothed unto an husband, and a man find her in the city, and lie with her;ö (Deut. 22.23)

妻が結婚をした後、自分の父親の家で姦淫を行ったにも関わらず、処女であると偽った場合、町の人はその女を石で撃ち殺さなければならないという内容である。上記の Deut. 22.20, 21, 23 の引用から考えると、õchastityöがõvirginityöに類似した意味として用いられているように思われる。õvirginityöがないにも関わらず、夫に嘘をつき、父の家で売春婦のような行い、すなわち姦淫を犯したということは、肉体的な意味でõvirginityöの喪失と言える。この点でいえば、先の Milton の時代におけるõchastityöにõvirginityöの意味も含まれていたという概念と類似する。しかしながら、Milton は、先のõchastityöの定義を、単なる肉体的な意味の õvirginityö として考えているわけではない。Milton は上記の引用文より前に、結婚がどのようなものであるかを説明している。

With regard to marriage, that it was instituted, if not commanded, at the creation, is clear, and that it consisted in the mutual love, society, help, and comfort of the husband and wife, though with a reservation of superior rights to the husband.

Patterson. vol.16 (1934; New York: Columbia UP, 1993; Tokyo: Hon-no-Tomosha) Milton, *Christian Doctrine*, *The Works of John Milton*, gen. ed. Frank Allen Patterson. vol.17 (1934; New York: Columbia UP, 1993; Tokyo: Hon-no-Tomosha)

í Marriage, therefore, is a most intimate connection of man with woman, ordained by God, for the purpose either of the procreation of children, or of the relief and solace of life. (CD 1.10. XV: 121)

Milton は、結婚が夫に与えられる優れた権利ではあるものの、夫婦の相互の愛、睦み合い、幇助により成り立つものだと説明している。さらに、神によって定められた男女の密接な結びつきであり、その目的として子どもを産むこと、人生の慰めのためと述べている。この点と、先のDeut. 22.20, 21, 23 と関連付けて考えてみると、次のようなことが言える。先の聖書からの引用で言及された妻は、結婚をした後に、姦淫を行い、õvirginityöがあると嘘をついており、妻と夫の間に、既に結婚における男女の相互の愛が成立していないと考えられる。つまり夫妻の繋がりを示すものとして õchastityöが定義づけられている。

また、Milton は An Apology for Smectymnuus において、õThere I read it in the oath of every Knight, that he should defend to the expense of his best blood, or of his life, if it is so befell him, the honour and chastity of Virgin or Matron.ö¹¹ と記しているように、õchastityöが単なる未婚女性の処女性のみならず、既婚女性の「貞操」として捉えている。¹¹ このことに関連して、Deut. 22.20, 21, 23 において非難されている妻は、既婚女性の持つべき õchastityö が欠如していると考えられる。これらのことから、Milton が上記の Christian Doctrine で用いている õchastityöは、男女の精神的なつながりの欠如、堕落の意味で使用されていると考えられる。さらに同章において、Milton は以下のようにもõchastityöを解釈している。

The end of marriage is nearly the same with the form. Its proper fruit is the procreation of children; but since Adamøs fall, the provision of a remedy against incontinency has become in some degree a secondary end. 1

Milton, An Apology for Smectymnuus, The Works of John Milton, gen. ed. Frank Allen Patterson. vol.3 part 1 (1931; New York: Columbia UP, 1993; Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993) 304.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> 私市もまた、*A Mask* において用いられる õchastityö が既婚女性の「貞操」 という意味も含むと指摘している。私市, (京都:あぽろん社, 1992) 6.

Cor. vii 2. Hence marriage is not a command binding on all, but only on those who are unable to live with chastity out of this state. Matt. xix. 11. õall men cannot receive this saying.ö (CD 1.10. XV: 155)

Milton は、すべての人間に結婚が強いられるのではなく、õchastityöを持って生きられない人間に対し、結婚が強いられると説明している。このことは、結婚をした男女の繋がりを保つものとしてõchastityöが必要であることを示唆している。そのため、Milton はõchastityöを結婚と関連のある徳として考えていたことがわかる。肉体的な意味以上に男女間の相互のつながり、特に精神的な意味での貞節としてõchastityö が用いられている。また、鈴木が指摘しているように、Milton の時代において、夫婦間の交流に肉体的交わりを含めて、情感の含められたものへと発展したとあることからも、õchastityöが男女間の肉体的・精神的繋がりを示すと考えても不自然なことではない。12

それでは Christian Doctrine における ochastity oの定義が、A Mask において、どのように示されているのだろうか。この点を考えるために、the Lady が Comus と対峙するきっかけとなる場面を考えたい。既に論じているように、the Lady は弟たちを探すために、弟たちを Narcissus にたとえて、Echo に呼びかける。ギリシア神話において、Echo の Narcissus に対する想いが成就しないことは周知の通りである。さらに、Echo への呼びかけの詩歌の中でonightingaleoが登場するが、onightingaleoは恋愛を象徴する鳥である。「3 つまり、Comus は the Lady の詩歌に込められた恋愛のテーマに惹かれるのである。そして、the Lady の歌声を聴いた後の Comus は次のように台詞を発する。oI never heard till now. Ile speak to her / And she shall be my Queen.o (A Mask 264-65) 引用から、Comus が the Lady を妃にしたいという「結婚」の願望を抱いていることが窺える。しかし、Comus の「結婚」願望は、肉体的な繋がりを基にしたものである。というのも、前述したように、Comus は森を通る旅人たちに魔酒を飲ませ、人間の姿を獣のような姿に変える。そして、肢体は人間のままだが、獣面になった者は、

<sup>12</sup> 鈴木,「夫婦は心友なのか:古典から中世キリスト教における友愛観の一断面」67-101.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Milton, Poems of Mr. John Milton 145. Milton, Milton's Sonnets 85.

その姿に気づくことなく、淫楽に陥っていく。このように、人間を淫楽に陥らせる力を持つ Comus は、極めて肉欲的であり、Comus のいう繋がりにはõchastityöの徳は存在しない。加えて、Comus は the Lady の詩歌に聞き惚れものの、詩歌で示されているテーマは、恋愛が成就しないというものである。恋愛を象徴する鳥ŏnightingaleöが詩歌に登場するものの、A Mask においてはŏthe love-lorn Nightingaleö (A Mask 234)であり、ŏsad Songö (A Mask 235)を歌うことから、Comusと the Lady の「愛」は成就しないことが示唆されている。また、先の脚注にも挙げたように、A Mask において、ŏchastityö は計 8 回用いられているが、Comusは一度もŏchastityöと発することはない。そして Shullenberger が、ŏComus, who plays the role assigned the figure of the ŏmock bridegroomö in some traditional rites of passage, presides over the first phase of her [the Lady] trial (659-813).öと説明しているように、Comusの the Lady に対する誘惑の場面は、偽の花婿 Comusが、the Lady に「求婚」するという一種のパロディーとして描かれていると考えられる。14

一度は Comus の甘言に陥る the Lady だが、身体の自由を奪われ、Comus から魔酒を勧められた時に、the Lady は騙されたことに気づく。そのため先の Deut. からの引用と同様に、Comus の欺瞞に満ちた結婚は成立しない。そして、Comus の誘惑に対し、the Lady は、ochastityoの教義でもって反論する。the Lady の言う ochastityoは、男女の精神的融合のある結婚の徳を表し、これを用いて反駁し、Comus の肉体的融合を基にした「求婚」を断るのである。さらに、身体の自由を奪われ、一方的に強要されていること自体、Milton が定義する相互の睦ましい愛は成り立たない。結婚においては、男女の精神的なの結びつきの象徴として、ochastityoが必要であるということを Milton は A Mask、そして Christian Doctrine においても示していると考えられる。第二章でも論じたように、A Maskのテーマの一つとして婚礼がある。肉欲的な男女の結びつきではなく、男女のあるべき結びつきとしてのochastityoが、the Lady と Comus の論争に表現されていると言える。

そして Christian Doctrine の中で特にõchastityöを定義づけている第 2 巻第 9

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Shullenberger 226. Cox も Comus をõfalse bridegroomöであると述べている。Cox 24.

章に注目したい。 The virtue which prescribes bounds to the desire of bodily gratification, is called TEMPERANCE. . . . <u>Under temperance are comprehended sobriety and chastity, modesty, and decency.</u> (CD 2.9. XVII: 213) Milton は、 otemperance on 中の一つに ochastity of あると述べている。 otemperance ot 、 肉体的充足感の欲求に対する限度を規定するものである。この点を元に、 ochastity o は次のように定義づけられている。

CHASTITY consists in temperance as regards the unlawful lusts of the flesh; which is also called sanctification. 1 Thess. iv. 3. õthis is the will of God, even your sanctification, that ye should abstain from fornication.ö Rev. xiv. 4. õthese are they which were not defiled with women, for they are virgins: these are they which follow the Lamb.ö (CD 2.9. XVII: 217, 219)

ochastityöは背徳的な肉欲という点において、節制することにある。また、1 Thess. 4.3 からの引用より、姦淫を断つという意味で、ochastityöを定義づけている。この意味でのochastityöは、先の Deut. 22.20, 21, 23 の内容と関連づけられる。加えて、Rev. 14.4 からの引用文にあるovirginsöは女性の処女性ではなく、男性の処女性を意味するものである。Milton が女性のみならず、男性の精神的な処女性を保つためのものとしてochastityöがあると考えていたことが読み取れる。最初に挙げた「節制」の意味でのochastityöは、A Mask の、Comus による肉欲的な誘惑に、the Lady がothe Sun-clad power of Chastityö (A Mask 782)でもって抵抗している場面で、ほぼ同様のものとして用いられている。さらに同場面で、Comus と the Lady は、共にotemperanceoという言葉を用いて論争する。以下の引用文は、the Lady と Comus との「自然」に関して論争している場面で、Comus が述べているところである。

And [did Nature] set to work millions of spinning Worms,
That in their green shops weave the smooth-hairød silk
To deck her Sons, and that no corner might

Be vacant of her plenty, in her own loyns

She hutchød thøall-worshipt ore, and precious gems

To store her children with; if all the world

Should in a pet of temperance feed on Pulse,

Drink the clear stream, and nothing wear but Freize,

Thøall-giver would be unthankøt, would be unpraisød,

Not half his riches known, and yet despisød,

And we should serve him as a grudging master,

As a penurious niggard of his wealth,

And live like Natures bastards, not her sons,

Who would be quite surchargød with her own weight,

And stranglød with her waste fertility; (A Mask 715-29)<sup>15</sup>

Comus は母なる「自然」が、その子である「人間」に豊かさを与えるため、もし世界中のものが、「節制」した生活をするのであれば、万物を与える神は感謝も賞賛もされないという。その結果、「人間」は「自然」の私生児のように暮らし、「自然」は自分の生み出した有り余る産物で息がつまると主張する。そして、次のように Comus は続ける。

List Lady be not coy, and be not cosenød
With that same vaunted name Virginity,
Beauty is natures coyn, must not be hoorded,
But must be current, í

If you let ship time, like a neglected rose
It withers on the stalk with languishøt head.
Beauty is natures brag, and must be shown
In courts, at feast, and high solemnities

 $<sup>^{15}</sup>$  既出の引用箇所だが、本章を論ずるに当たり、必要な箇所であるため改めて引用する。

Where most may wonder at the workmanship; (A Mask 737-40, 743-47)

これらの Comus の言葉から、õtemperanceöによって、有り余る「自然」を味わ うことがないよう、もっと「自然」を享受するようにといって、the Lady を誘 惑する。しかし、これらの言葉に対し、the Lady は次のように反論する。

Imposter do not charge most innocent nature, As if she would her children should be riotous With her abundance, she good cateress Means her provision onely to the good That live according to her sober laws, And holy dictate of spare Temperance: If every just man that now pines with want Had but a moderate and beseeming share Of that which lewdly-pamperød Luxury Now heaps upon som few with vast excess, Natures full blessings would be well dispencød In unsuperfluous eeven proportion, And she no whit encomberød with her stone. And then the giver would be better thankot, His praise due paid, for swinish gluttony Negre looks to Heaven amidst his gorgeous feast, But with besotted base ingratitude Cramms, and blasphemes his feeder. (A Mask 762-79)16

the Lady は、「自然」が供給するのは、冷厳の法則と神聖な控えめな「節制」の命じるものに従う善人であるという。そして、ごく一部のものだけに過剰に与えているものを、過不足なく均等に割り当てれば、「自然」の豊富な賜物は、

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 既出の引用箇所だが、本章を論ずるに当たり、必要な箇所であるため改めて引用する。

過剰にならず、平等に分配され、神への賛美も適正になされると言って反論する。

二人の論争において、Milton は the Lady の言葉を通して、母「自然」と子「人間」という親子関係を用いて、「自然」の産物を、õtemperanceöを備えた人間に均等に与えるべきであると説明している。今挙げた、肉欲的な Comus からの誘惑を退けようとする場面において、õchastityöと õtemperanceöが先の Christian Doctrine の定義に類似した形で用いられていることがわかる。ところで the Lady は一貫してõchastityöの力を信じ続け、最終的に Severn 川の仙女 Sabrina によって救出されるが、単独で完全に Comus の誘惑を退けることができない。さらには Comus の魔力を解くこともできない。この点については後ほど説明する。

## 第四節 Christian Doctrine における õcharityöと A Mask との関連性

*The Works of John Milton* の index によれば、õcharityöは *Christian Doctrine* において 12 回使用されている。<sup>17</sup> 使用回数を見ても、Milton がõcharityöを重要視していたと考えられる。<sup>18</sup> *Christian Doctrine* における 12 回の使用の内、本論に関連すると思われる箇所に注目して考えていきたい。次の引用は第 1 巻第 29 章 õOF VISIBLE CHURCHöにおいて使用されているõcharityöである。

So long therefore as charity, the greatest of all gifts, exists, and wheresoever it is found, we cannot doubt that the visible church there established is a true church. John xiii. 35. õby this shall all men know that ye are my disciples, if ye have love one to another.ö 1 Cor. xii. 31. õcovet earnestly the best gifts: and yet show I you a more excellent way.ö xiii. 1, &c. õthough I speak with the tongue of men and of angels, and have not charity, I am become as sounding brass—.ö v.[viii] 8. õcharity never faileth: but whether there be prophecies, they shall fail—.ö v.[viii] 13. õnow abideth faith, hope, charity, these three; but the greatest of these is charity.ö (CD)

<sup>17</sup> Patterson and Fogle 243.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Hollis は、*Christian Doctrine* の第 2 巻においてõcharityöが卓越したものとして説明されているという。Hollis 163-64.

#### 1.29. XVI: 227)<sup>19</sup>

そして、第2巻第11章において、隣人のために行使される同等の徳としての õcharityöについて Milton は論じている。Milton はこの章で以下のようにõcharityö を定義づけている。

õCHARITY TOWARDS OUR NEIGHBOR consists in LOVING HIM AS OURSELVES. Lev. xix. 18. õthou shalt love thy neighbor as thyself; I am Jehovah.ö 1 John iv. 11. õbeloved, if God so loved us, we ought also to love one another.ö Under the name of neighbor are comprehended all to whom we have the opportunity of rendering service or assistance. Luke x. 36, 37. õwhich now of these three, thinkest thou, was neighbor unto him—? he that showed mercy on himö; as in the present instance, the Samaritan showed mercy on the Jew, although estranged from him in so many respect. (CD 2.11. XVII: 255)

Lev. 19.18 からの引用文にもあるように、復讐や恨みを抱かず、自分自身を愛するように隣人を愛する様に諭すのはõJehovahö即ち神である。そして 1 John 4:11 に関して言えば、1 John 4.7-21 全体を通して神は愛であるということが説かれている。そして 1 John 4.11 を理解する上で、重要と思われる箇所の聖書の一節を確認したい。

In this was manifested the Love of God toward us, because that God sent his only begotten Son into the world, that we might live through him. (1 John

<sup>19</sup> The Works of John Milton の Christian Doctrine において聖書からの引用を載せる際に、前述の書名と巻が同様である場合、õv.ö と表記していた。本稿では、誤読を避けるために巻数を表記することとする。

4.9)

Herein is love, not that we loved God, but that he loved us, and sent his Son to be the propitiation for our sins, (1 John 4.10)

人類の罪を贖うものとして、み子すなわち Christ を遣わし、そこに神の愛があると説いている。神はもちろんのこと、Christ にもõcharityöがあることが示されており、そのゆえ我々人類もお互いに愛し合うべきであるというõcharityöの徳を説いている。Luke 10.36-37 は、サマリア人が困窮を極めた人間に慈善を施したという話を受けて、Christ が人々に慈善を施すよう説いているという内容である。この定義と同様のõcharityöが A Mask において、特に Sabrina にも備わっていると考えられる。川のニンフとなった Sabrina の行いは次のように説明されている。

#### ; still she retains

Her maidøn gentlenes, and oft at Eeve

Visits the herds along the twilight meadows,

Helping all urchin blasts, and ill luck singes

That the shrewd medling Elfe delights to make,

Which she with pretious viold liquors heals. (A Mask 842-47)

Sabrina は川のニンフとして生まれ変わった後も、羊の群れを訪れて、ハリネズミによる害毒や、意地悪な妖精による祟りの症状を直しにくることが描かれている。つまり Sabrina は、困難な状況に陥っているものを救出しており、 ocharityöを備えた人物であることが窺える。さらに、先の Christian Doctrine におけるocharityöの説明の後に続く文で Milton は次のように述べている。

Chiefly however believers: Gal. vi. 10. õas we have therefore opportunity, let us do good unto all men, especially unto them that are of the household of faithö; inasmuch as, in addition to the ordinary tie of affinity,

we are connected with them by a spiritual bond: Eph. iv. 3. õendeavoring to keep the unity of the Spirit in the bond of peace.ö (CD 2.11. XVII 255)

多くのキリスト教の信徒は、Gal. 6.10を引き合いに出し、すべての人に対して、とりわけ信仰によって家族になった人々に良い行いをしていると Milton は述べている。しかしながら Milton は、一般的な血縁以外の姻戚関係による結びつきに加えて、精神的な結びつきによって、人々と繋がるものとしてõcharityöを定義づけている。先に述べたõchastityöと比較すると、Milton はõcharityöを男女関係つまり婚姻関係にとどめることなく、より広い意味での精神的繋がりだと考えていることがわかる。それは、上記引用文の後に続く箇所で、Milton が親族関係あるいは友好関係によって密接に関連付けられる徳としてõcharityöを示していること、また敵に対してもõcharityöを行使するようにと説明していることからも窺える。

この精神的な繋がりとして、the Lady と Sabrina との関係が挙げられる。the Lady は、一人逸れた時も、危機的状況においてもなお、自分の弟達や両親の助けを求めない。一貫してõchastityöの力を信じて待つ。その結果、õchastityöの擬人化として、Sabrina が登場し、the Ladyを救出する。the Lady が絶えずõchastityö=Sabrina を信じ、希求し続けた結果、Sabrina がそれに応えたことから、the Lady と Sabrina には、作品を通して一貫した精神的な繋がりがあったと考えられる。また、二者が特別な繋がりを持つことができた理由として、血の繋がりとは別の、さらなる繋がりがあったと考えられる。前述したように、Sabrina と the Lady は共に同じ土地を統治するものとしての繋がりがあると考えられる。それゆえ、二者は密接に繋がりあっており、Sabrina がõcharityöを the Lady に施すことは、至極当然なことなのである。

また既に述べたように、Oram は Sabrina の役割について、õMilton¢s alteration of the traditional Sabrina-story makes her (like the later Lycidas) <u>an example of Christian patience rewarded with immortality</u>.ö<sup>20</sup> と述べ、今まで語られてきた Sabrina の話とは異なり、õChristian <u>patience</u> rewarded with immortalityö のある 存在に Milton は Sabrina をつくり変えたと述べている。第二章でも論じたよう

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Oram 129.

に、Milton以前の作家も Sabrina にまつわる物語を創作していた。21 加えて Oram と Shullenberger は Sabrina が ocross-flowing oな Severn 川に身を投げる場面にお いて、Christの死や受難を想起させると論じている。22 Milton は自身より前の 作家の創造した Sabrina 像に影響を受けつつも、Milton 独自の Sabrina を創作し た結果、A Mask における Sabrina は ochastity o象徴しつつも、 ocharity oを備えた キリスト教的イメージを兼ね備えていると考えられる。よって Sabrina は Christ を想起させるような存在、即ち Christ の持つõcharityöを備えていたと考えられ る。

また、Christian Doctrine の第2章第11節において、õcharityöと反対のもの として 5 つ Milton は挙げている。 $^{23}$  特に次の引用は、A Mask と関連があると 考えられる箇所である。

Thirdly, an excessive and preposterous love. 1 Sam. ii. 29. õthou honorest thy sons above me-.ö xvi. 1. õhow long wilt thou mourn for Saul, seeing I have rejected him?ö Matt. x. 37. õhe that loveth father or mother more than me, is not worthy of me.ö (CD 2.11. XVII: 259)

1 Sam. 2.29 は、祭司エリが、放埓な息子たちを咎めず、神以上に息子たちを大 事にしていることについて書かれている。また 1 Sam. 16.1 は、サムエルがかつ て油を注いだサウルが、神の命令とサムエルの言葉に背いたために、再びサウ ルに会おうとせず、嘆いていたサムエルに対して、神が述べた言葉である。そ して、Matt. 10.37 は Christ が自分よりも父や母を愛する者は自分にふさわしく ないと 12 人の弟子たちに伝えた言葉である。この後に続く内容で Christ は、 息子や娘を自分以上に愛することも、自分にはふさわしくないと説いている。

<sup>22</sup> Shullenberger 243. Oram 129.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Geoffrey of Monmouth を始めとして、あらゆる作家が Sabrina について作品 に登場させている。その中でも特に Drayton は Sabrina を女神として描いている が、Drayton の Sabrina は、Milton のように、困難な状況に陥った者を救済する 女神ではない。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> õuncharitableness towards our neighborö, õhypocritical charityö, õan excessive and preposterous loveo, onatred of our neighboro, oa meddling dispositiono (CD 2.11. XVII: 257-9)

これらの聖書からの引用は、神に対する信仰よりも、自分の家族に対しての愛を優先させ、しかも過剰な愛を与えることに対する忠告である。A Mask において、この内容に関連する箇所は、先の Comus と the Lady の論争の場面である。Milton は、二人の論争の場面において、母なる「自然」とその子「人間」という親子関係を用いて、一部への過剰な愛ではなく、均等に、かつōtemperanceöの備えた人間、つまり A Mask で言えばōchastityöのある人間に与えられるべきであると説明している。そして、適切な分配によって、親から子への愛もふさわしいものになり、ōcharityöも正しくなされるのである。このことから、ōchastityöを備えている人間には、適切な愛を受けられ、ōcharityöも正しく行えるということがわかる。これらのことから、ōchastityöとōcharityöは密接な関係のある語として Milton が使用していたと考えられる。

## 第五節 õchastityö, õtemperanceö, õpatienceöそしてõcharityöへ

Hollis は ochastity without charity is indeed nothing.ö (165) と述べ、 ochastityö は ocharityöがあることで意味をなすと論じている。先の ochastityöの定義からも明らかなように、 ochastityöは otemperance oの内の一つである。そして Hollis は othis essay will suggest a well-developed progression through the text of *Comus*, from an inward-turning righteousness (chastity without charity) to a love for God (charity which produces chastity).ö (159) と述べているように ochastityöから ocharityöへの発展を論じている。以上の Hollis の言と先の ochastityöと ocharityö の説明を基に、本論ではより詳細に、 ochastityöから ocharityöへの発展を検証する。

先ず、Christian Doctrine の第 2 巻第 11 章の õcharityö に関する説明の内、特に関連のある箇所を確認する。 õBROTHERLY OR CHRISTIAN LOVE is the strongest of all affections, whereby believers mutually love and assist each other as members of Christ, and are as far as possible of one mind; . . . . ö (CD 2.11. XVII: 271) 引用の õcharityö の説明として、Milton は Christian Doctrine 中、24 個聖書から引用をしている。その内、聖書中に õcharityö が使われている節は次の2つである。 õabove all things have fervent charity among yourselves, for charity shall cover the multitude of sins.ö (1 Pet. 4.8 なお CD 2.11. XVII: 273) õcharityöが

多くの罪を覆うとあるが、これについては後ほど説明する。もう一つは $\tilde{o}$ add to brotherly kindness charity $\tilde{o}$  (2 Pet. 1.7 なお CD 2.11. XVII: 273) であるが、この意味をより理解するために、 $Christian\ Doctrine$  には引用されていない箇所も含む、2 Pet. 1.4-7 に注目したい。

Whereby are given unto us exceeding great and precious promises: that by these ye might be partakers of the divine nature, having escaped the corruption that is in the world through lust. (2 Pet. 1.4)

And beside this, giving all diligence, add to your faith virtue; and to virtue knowledge; (2 Pet. 1.5)

And to knowledge <u>temperance</u>; and to <u>temperance</u> patience; and to <u>patience</u> godliness; (2 Pet. 1.6)

And to godliness brotherly kindness; and to brotherly kindness charity. (2 Pet. 1.7)<sup>24</sup>

本論と関連する箇所を抜粋すると、õtemperanceöにはõpatienceöを、õpatienceöにはõgodlinessöを、õgodlinessöには õbrotherly kindnessö を、õbrotherly kindnessöにはõcharityöを加えよとなり、õtemperanceöが最も低く、õcharityöが高次の徳となる。このことからõtemperanceöでもって退けないものはõpatienceöで、最終的にõcharityöでもって罪を覆うことができると考えられる。興味深いことに、Christian Doctrine の第 2 巻の第 9 章で õtemperance (chastity)ö、第 10 章で õpatienceö、第 11 章でõcharityöという順番で論じられており、Milton が õtemperance (chastity)ö、õpatienceö、õcharityöの徳の順を強く意識していた可能性がある。A Mask においても õtemperance (chastity)ö、õpatienceö と徳が昇華していることが the Lady を通して読み取ることができる。そして、A Mask にお

2

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 聖書からの引用は、次のものを使用することとする。The Holy Bible (Grand Rapids: Zondervan, 2002).

いて the Lady がõchastityöの力のみで Comus の誘惑を完全に退くことができな い理由は、õchastityöがõtemperanceöの内の一つであることからも考えられる。 この点について考えるために、Christian Doctrine の第2巻第10章における悪 に抵抗し、耐えうる徳としての õfortitudeö と õpatienceö について確認したい。 oFORTITUDE is chiefly conspicuous in repelling evil, or in regarding its approach with equanimity. . . . The great pattern of fortitude is our Savior Jesus Christ, throughout the whole of his life, and in his death.ö (CD 2.10. XVII: 247, 249) opatience consists in the endurance of misfortunes and injuries. o (CD 2.10. XVII: 253) Christian Doctrine 執筆時、Milton は既に両目を失明しており、25 新井は、 失明時から Milton のキリスト信徒の人間像のもつヒロイズム観に、節制中心か ら忍耐中心へと重点の置き方の変化を認められうると述べている。26 上記の 引用にも、õfortitudeö の判例として Christ が挙げられていることから、õfortitudeö を Milton が特に重要な徳と見なしていたと考えられる。そして Shullenberger は次のように the Lady について論じている。 õHis [Miltonøs] Lady internalizes the heroic fortitude, endurance and consistency of Britomart, while reminding us of the hazards of virginity by situating the Lady, like Amoret, in a seriously straitened position.ö(230) Spenser の The Faerie Queene に登場する õchastityö を象徴する õheroicö な女性 Britomart と誘惑を受ける女性 Amoret とを比較し、the Lady が 弱い立場にありつつも、õheroic fortitudeö を備えた両面的価値を持つ、徳高き 人物であると Shullenberger は指摘している。また Swain は、the Lady について 次のように説明している。 õHe challenges her patience, the Supreme Miltonic and Christian virtue, with an insistence upon the priority of easy convenience here and now.ö the Lady に対し、õpatienceöが試されていると指摘しており、Comus の誘 惑に耐え続けた the Lady が õpatienceöの 徳を備えていることが 窺える。 27

一方 A Mask はõchastityö (temperance) がテーマとなってはいるものの、終幕前の the Attendant Spirit の台詞から、Milton の節制から忍耐中心への考え方の萌芽が見られる。

 $<sup>^{25}</sup>$  新井は、1651 年暮れか 1652 年の春ごろに、Milton は両目を失明したと述べている。新井、『ミルトンの世界一叙事詩性の軌跡』 187.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> 新井,『ミルトンの世界-叙事詩性の軌跡』185. 新井,『ミルトン』97.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Swain 177.

Heav'n hath timely tri'd their youth,

Their faith, their <u>patience</u>, and their truth.

And sent them here through hard assays

With a crown of deathless Praise, (A Mask 970-73)

Opposed to fortitude are, first, timidity. . . . Secondly, rashness, which consists in exposing ourselves to danger unnecessarily. (CD 2.10. XVII: 251)

The opposites to this[patience] are, first, impatience and effeminate spirit...

Secondly, an hypocritical patience, which voluntarily inflicts upon itself unnecessary evils. This is exemplified in the prophets of Baal,...ö (CD 2.10. XVII: 253)

õpatienceöの反するものとしてõeffeminate spiritöが挙げられている。一方、Milton はõchastityöに反するものとしてõeffeminacyöを定義づけている。 õTo chastity are opposed all kinds of impurity; effeminacy, sodomy, bestiality, &c. which are offences against ourselves in the first instance, and tending to our own especial

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Milton, A Maske: The Earlier Versions 178.

injury.ö (CD 2.9. XVII: 219) õchastityöに反するものとしてのõeffeminacyö「女々しさ」は、先のõeffeminate spiritöと極めて近い内容であると考えられる。新井は Areopagitica (1644) における「アダムは堕ちて、悪による善を知るにいたった」の「知る」 õknowingöという言葉に着目し、「自由にして見識ある (õknowingö) 人士」こそ「成人」であり、「成人」を表す際に「男らしい」という形容詞を用いるという。  $^{29}$  さらに新井は、Milton が「女々しさ」を女性に対してのみ使用しているのではないと説明している。  $^{30}$  このことと関連のある内容が、Sabrina による the Lady の救出の場面において描かれている。

#### 第六節 őbaptismöと Sabrina による the Lady 救出の関連性

前述したように、Sabrina による the Lady 救出の場面が ŏbaptismö を想起させるということは、多くの研究者が論じている。31 加えて Milton は、ŏbaptismö について Christian Doctrine の中で説明している。Milton は、最初のサクラメントとして挙げられる ŏbaptismö について、聖霊による信徒の復活と、Christ の死、埋葬そして復活において、Christ と結びつくことを証明するために、流れる水に「浸礼」するとされている。32 第三章でも論じたように、Milton は手を洗う際の行為をŏsprinkleöではなくŏimmerseöであるから、ŏto dip and to sprinkleö が浸礼の代わりにならないと言う。33 一方 A Mask の Sabrina による救出の場面では、Sabrina が the Lady に聖水を ŏsprinkleö している。一見、先の ŏimmersionö の定義に反しているようにも思われる。しかしながら、Sabrinaを Severn 川の値女であると考えれば、Sabrina がŏrunning waterö = Severn 川のallegory として、the Lady に浸礼を施していると考えることができる。さらに Milton は幼児に ŏbaptismöを施す必要はないと説明し、次のように述べている。34

 $<sup>^{29}</sup>$  新井、『ミルトン』170-71. 野呂、「道化としてのサタン、サルマシウスそしてチャールズー世—王権反駁論から『楽園の喪失』への軌跡—」65-66.

<sup>30</sup> 新井,『ミルトン』170-71. 野呂,「道化としてのサタン、サルマシウスそしてチャールズー世—王権反駁論から『楽園の喪失』への軌跡—」65-66.

Woodhouse, õ Comus Once Moreö 221-21. Hollis 171. Shullenberger 227.

<sup>32</sup> 詳しくは前章参照。

<sup>33</sup> 詳しくは前章参照。

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Milton, *CD*, vol. 17 170-91.

...; through baptism, on the other hand, we are initiated into the gospel, which is a reasonable, <u>manly</u>, and in the highest sense free service. For under the law men were not merely born, but grew up infants in a spiritual sense; under the gospel, in baptism, <u>we are born men</u>. Hence baptism requires, as from adults, the previous conditions of knowledge and <u>faith</u>; (CD 1.28. XVI: 179)<sup>35</sup>

õbaptismöを受ける際には、理性的な õmanlyö「男らしい」状態で教義を伝授さ れ、キリスト教を信仰する「成人」としての準備が整っていると Milton は述べ ている。前述の通り、the Lady はõpatienceöを備えた「成人」である。そのため、 the Lady はõmanlyöの状態でキリスト教を信仰する「成人」として認められうる 存在である。しかしながら、「成人」となる過程において、the Lady は Comus の甘言を見抜けずに誘惑に陥り、Swain が指摘しているように、the Lady が Paradise Lost の Adam と Eve の堕落を思い起こさせる。36 そのため、第五節冒 頭に引用したある一節が必要になると考えられる。即ち Milton が Christian Doctrine に引用していた õcharityöを含む聖書の一節 õabove all things have fervent charity among yourselves, for charity shall cover the multitude of sins.ö (1 Pet. 4.8 なお CD 2.11. XVII: 273) である。つまりõcharityöによって罪が贖われ るのであれば、the Ladyが Comus の誘惑に陥ったという誤りを正し、「成人」 へ到達するために、õcharityöが必要となると考えられる。37 また上記の 1 Pet. 4.8 と類似の内容が、Christian Doctrine の õbaptismö の説明に見られる。 owhereas baptism is a seal of grace already revealed, of the remission of sins, of sanctification; finally, a sign of our death and resurrection with Christ.ö (CD 1.28.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> 前章でも、引用している文だが、別の視点から論ずるため、改めて確認したい。

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Swain 182. McGuire は、õthe Lady and her brothers are guilty of repeated mistakes that so delay and complicate their journey that Milton obviously intended to portray their fallibilty.öと述べ、the Lady と弟たちは試行錯誤しつつ、誤りを犯すものの、作品を通してキリスト教徒として絶えず救済を得ようとしていることが描かれていると指摘している。McGuire 84.

<sup>37</sup> 既に言及したが、私市が指摘しているように、A Mask が、the Lady にとって大人の世界へ仲間入りする晴れの舞台であり、成人した女性への成長する過程を演出するような仕組みになっている。私市 7.

XVI: 179) Klein が、the Lady はõcharityöを備える Sabrina によって、恩寵を与えられるまで、待つ必要がある可能性があると指摘しているように、<sup>38</sup> 罪を覆う õcharityö を備えている Sabrina が、õbaptismö を施すことで the Lady は救出されるのである。

the Lady は、一貫してõchastityöの徳を信じ、õpatienceöの徳を経て、その結果 Sabrina という ochastity o と ocharity oを兼ね備える人物に救出される。39 Oram が、 õMiltonøs alteration of the traditional Sabrina-story makes her (like the later Lycidas) an example of Christian patience rewarded with immortality.öと指摘して いるように、Sabrina にもõpatienceöがあると考えられる。40 また、本章の冒頭 で、A Mask におけるõchastityöには、当時の美徳とされていたものの他に、別の 力が備わっているという研究者がいることを指摘した。Christian Doctrine にお ける定義を用いると、õchastityöとõcharityöは同等ではないものの、密接な関係 のある語であった。しかしながら、AMaskは執筆経緯や当時の政治的背景を考 慮した結果、õcharityöではなく、õchastityöに置き換えたとも考えらえる。その ため、Christian Doctrine のõchastityöの定義だけでは説明しきれず、Sabrina に 見られるように、õcharityöを想起させるような特別な力がõchastityöに込められ ているとも言える。Madsen は、Milton がõchastityöとõcharityöを対の概念として 捉えていたと論じており、41 その二つの概念を集約した人物として Sabrina が 登場する。そして the Lady も、õchastityö、õpatienceöと徳を発展させ、最終的 に Sabrina の obaptism oでもって「成人」と認められるのである。

\_

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Klein 112.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Sabrina も õpatienceö の徳を備える人物であることは、本論第二章の Oram からの引用を参照。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Oram 129.

<sup>41</sup> Madsen 210-12.

## 第五章

# ギリシア・ローマ神話からキリスト教へ — õhaemonyö、õchariotö、õbaptismöに見られる Sabrina のキリスト教的要素—

## 第一節 Christ と Sabrina の関連性

A Mask において、Oceanus、Nereus そして Neptune といったギリシア・ローマ神話の神々が登場する。そして、Sabrina も Severn 川に身を投げて命を落とした時、川のニンフたちによって受け止められ、Nereus の力でもって、川の女神として再生する。そのため、Sabrina はギリシア・ローマ神話の神々の系譜と位置づけられると考えることもできる。しかしながら、先行研究において、Sabrina の死の場面が Christ の受難を想起させると論じられている¹またSabrina が the Lady を救出する際、õbaptismöでもって、the Lady を救出する。²さらに Sabrina の the Lady 救出の場面が、Exod.のイメージで描かれていた。それは Milton が Exod.における紅海渡渉に場面に神による救済のイメージを抱いていたからこそ、Sabrina にそのイメージを付与したのである。これらの点から、Sabrina は極めてキリスト教的要素を備えた存在であると言える。また、第三章において、Jung の理論を用いて Sabrina をõgodmotheröとして捉えて論証したが、本来のõbaptismöの形式を厳密に考えると、単にõgodmotheröではなく、さらにõbaptismöを施すことができる別の役割が備わっていると考えられる。

第一章において、A Mask の根底には、Milton の作品のテーマとも言える徳のある者の死が通過儀礼であることが示されており、<sup>3</sup> Sabrina もまた、死を経て川の女神として再生した救世主的存在であると論じた。さらに Shawcross は、次のように述べている。õMyth in literature has emphasized the cycle of birth, growth, death, and rebirth, particularly as seen in the Christ figure.ö<sup>4</sup> 神話に見慣れる誕生と成長、死、再生という流れはõChrist figureö即ち Christ の予型であることを示すものであり、A Mask も仮面劇というジャンルではあるものの、神話

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oram 129. Shullenberger 243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Woodhouse, õ*Comus* Once Moreö 221-2, Hollis 171. Shullenberger 227.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Simons 54.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Shawcross, With Mortal Voice: The Creation of Paradise Lost (Lexington: The UP of Kentucky, 1982) 110.

的要素がないとは言い切れない。 the Lady も  $Paradise\ Regain'd\ o$  Christ の原型として考えれば、Christ の予表とも考えられる。 5 しかしながら、 the Lady は Christ のように、自力で Comus の誘惑を退き、Comus の魔力を解くことはできず、Sabrina の存在が必要不可欠である。そして何よりも、第一章において、Poems に収録された作品のテーマを検証した結果、Christ の要素を備えつつ、死と再生というテーマが  $A\ Mask$  の Sabrina に収斂していた。これらの点を踏まえて、本章では予表という考えを用いつつ、Sabrina に Christ のような要素が多分に備わっていることについて検証していきたい。

A Mask において the Lady は、弟たちの失策により、Comus の呪縛から解かれず、Sabrina の存在なしには救出されない。そのため Sabrina は A Mask における救世主的存在であると考えられる。そこで Sabrina が Christ を想起させる救世主的存在であることを検証するに当たり、the Lady 救出の過程に着目する。先ず「予表」という言葉について、キリスト教の枠組みの中でどのような意味を成し、考えられているかをまとめ、Milton がどのように予表を捉えていたのかについて説明する。それらを基に、Sabrina が Christ を想起させる三つの事柄について説明する。一つ目は、弟達が Comus の館を襲撃する際に携えていた õhaemonyö、二点目に Sabrina が登場時に乗っていた õchariotö、そして the Lady 救出時に Sabrina が行う õbaptismöという三点である。以上の 3 点は、Sabrina の the Lady 救出に関連するものであり、かつそれぞれが Christ に関連するものである。

### 第二節 予表について

予表は、予型とも言われ、神の創造、救済の御業の歴史において、より早い時期 (旧約聖書) に現れた事物、人物、出来事、制度が、後に来る成就や完成 (新約聖書)を指し示すことである。 6 後に生じる成就や完成というのは、Christ によって成される。そして予表、予型について考えるために、予型論、予型論的

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Simons 54.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 予表に関する説明は、『新キリスト教辞典』、『キリスト教大事典』、『聖書大事典』、『岩波キリスト教辞典』に記載してあった内容をまとめたものである。 ⑥予型, 予型論, ö『新キリスト教辞典』、1991 ed. ⑥予型論的解釈, ö『キリスト教大事典』、12th ed. 2000、 ő模範, ö『聖書大事典』、3rd ed. 2001. ⑥タイポロジー, ö『岩波キリスト教辞典』、2002 ed.

解釈、または typology についても説明したい。

予型論、予型論的解釈、タイポロジーというのは、聖書解釈法の一つとして、旧約聖書と新約聖書の関連性を見出すもの。つまり、新約聖書の、特に Christ やその教会に関する事柄が、既に旧約聖書に予表されていることを見出す方法のこと。先に述べた予表、予型が示すものよりも、広義に解釈されうる。7

予型論、予型論的解釈、typology というのは、聖書解釈法の一つとして、旧約 聖書と新約聖書の関連性を見出すものである。つまり、新約聖書の特に Christ やその教会に関する事柄が、既に旧約聖書に予表されていることを見出す方法 のことである。そのため、先に述べた予表が示すものよりも、広い意味で解釈 される。例えば、次の引用を見てみたい。

But he answered and said unto them, An evil and adulterous generation seeketh after a sign; and there shall no sign be given to it, but the sign of the prophet Jonas: / For as Jonas was three days and three nights in the whaleøs belly; so shall the Son of man be three days and three nights in the heart of the earth. (Matt. 12.39-40)

Matt. 12.39-40 において、Christ 自身が、大魚に飲まれて三日三晩祈り続けた Jonah を、自分の十字架から復活までの型だと説いている。<sup>8</sup> 旧約聖書 Jon.に登場する主人公 Jonah は、神から敵国 Assyria の首都 Nineveh に行って預言するよう命じられる。しかしながら、Jonah はこれに逆らい、Nineveh とは反対方向の船に乗る。Jonah の不従順に対し怒った神が、嵐を起こし、Jonah は船から投げ出される。投げ出された Jonah は、大魚に飲みこまれるが、三日三晩、魚の腹の中で祈り続け、それが神に届き、Jonah は陸地に吐き出され、神の預言に従

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ő予型, 予型論,ö『新キリスト教辞典』, 1991 ed. ő予型論的解釈,ö『キリスト教大事典』, 12th ed. 2000, őタイポロジー,ö『岩波キリスト教辞典』, 2002 ed. . <sup>8</sup> 『新キリスト教辞典』1209. 『岩波キリスト教辞典』1161.

ったという話である。

また、Noah が方舟に乗って、洪水から救済された話は、救済の予型と見なされる。 $^9$  さらに旧約聖書にも登場する大祭司 Milchizedek は、新約聖書 Heb.の中で、Christ の予表であるとされている。 $^{10}$  このようにして予型論的解釈、typology の解釈を用いることで、Christ と人類の救いとの関連から、旧約聖書のうちに予表を見出すことができる。そして Lewalski は、Milton を含む 17世紀の作家の作品をõtypologyöを用いて論じている。 $^{11}$  Lewalski は、õtypoligyöに対して聖書のみにしか見出さない神学者とõtypologyöに対して懐疑的な文学研究者がいることを指摘した上で、typology を用いることで、正確な象徴的な意味を理解し、解釈することのできる可能性を示唆している。 $^{12}$ 

#### 第三節 Milton とその作品に見られる予表

先述の予表の定義を基に、次に Milton の考える予表が、作品にどのように見られるのかを説明していく。 *A Milton Encyclopedia* によれば、õtypologyöは、次のように定義づけられている。

TYPOLOGY traces the providential design of history through the study of biblical types. A type is a detail in the Old Testament that foreshadows its fulfillment or antitype in the New. The Old Testament detail may be a person (Adam, Milchizedek, and Moses are types of Christ.); it may be an event (the Passover and the crossing of the Red Sea foreshadow the Redemption); or it can be an institution (the Levitical priesthood and the ritual of the temple of Jerusalem are figures of the blessings of Christøs spiritual priesthood). (A

 $^{10}$   $\tilde{o}$ 予型論的解釈, $\ddot{o}$ 『キリスト教大事典』,12th ed. 2000, $\tilde{o}$ タイポロジー, $\ddot{o}$ 『岩波キリスト教辞典』,2002 ed.  $\tilde{o}$ メルキゼデク, $\ddot{o}$ 『ブリタニカ国際大百科事典』にも記載されている。2011 ed.

<sup>9 『</sup>新キリスト教辞典』1009. 『岩波キリスト教辞典』863.

<sup>11</sup> Lewalski, õTypological Symbolism and the õProgress of the Soulö in Seventeenth-Century Literature,ö *Literary Uses of Typology from the Late Middle Ages to the Present*, ed. Earl Miner (New Jersey: Princeton UP, 1977) 79-114. Lewlaski は 17 世紀初期の作家 John Donne (1572-1631)、George Herbert(1593-1633)、Henry Vaughan(1622-95)、Thomas Traherne(1637-74)、John Bunyan(1628-88)、そして Miltonの作品を õtypologyöを用いて分析している。
12 Lewalski 80.

## Milton Encyclopedia 100)<sup>13</sup>

旧約聖書に登場する人物として、Adam、Moses、Milchizedek が Christ の予表であるとしている。さらにユダヤ人の祭で、その先祖が Egypt の奴隷身分から救出されたことを記念する過越しの祭、Christ による贖いを予表する Moses の紅海渡渉が、Christ の予表だと説明されている。また、Lewalski は、On the Morning of Christ Nativity における Pan と the infant Hercules を the infant Christ の予表、Lycidas においては、Michael、St.Peter、そして Lycidas となる Edward King を othe type of Christö、そして Paradise Lost における Michael の説明を oshadowy Typesöであると指摘している。 14 一方、Milton もまた、自身の作品の中で Christ の予表に関して言及している。 15

...; for in the former place he [Bishop Andrews] tels us he forbeares to take any argument of Perlaty from Aaron, as being the type of Christ. (The Reason of Church Government 201-02)

Melchisedec, besides his priestly benediction, brought with him bread and wine sufficient to refresh Abram and his whole armie; incited to do so, first, by the secret providence of God, intending him [Melchisedec] for a type of Christ and his priesthood; (Considerations Touching the Likeliest Means to Remove Hirelings out of the Church 55)

The name and office of mediator is in a certain sense ascribed to Moses, as a type of Christ. (CD 1.15. XV: 287)

Milton が The Reason of Church Government の中で「キリスト教的英雄の型」の

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> A Milton Encyclopedia, gen. ed., John T. Shawcross, vol. 8 (Lewisburg: Bucknell University Press, 1978)

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Lewalski 103.

<sup>15</sup> この他の作品の中にも、õtypeö 即ち予表という言葉を Milton が使用しているが、その一部抜粋した。なお、以下で引用した作品は *The Works of John Milton*から引用したものである。

模索の跡が窺えると新井は指摘している。16 Milton が Christ の模範、予型とし て考えられる人物について論じていることは明らかである。また、Christian Doctrine においては Moses を、Considerations Touching the Likeliest Means to Remove Hirelings out of the Church においては、Milchizedek を Christ の予表だ と Milton が考えていることがわかる。これらの例から、Milton が予表という 言葉を意識して作品中に使用していたということが窺える。特に注目すべきは、 Moses をõa type of Christöと述べている点である。これは第一章で述べたように、 Milton にとって Moses の紅海渡渉が、Milton のあらゆる作品のテーマとなって おり、Miltonが England を新たな Israel として提示していると Lewalski が指摘 していることからも明白である。そして紅海渡渉が作品のテーマになっている のは、A Mask においても例外ではない。特に Moses の紅海渡渉のイメージが Sabrina を呼び出す場面に見られる。この点から、Sabrina を Moses と同様に Christ による救済の予表と類似していると考えることができる。 先ほど述べた ように、予表は Christ による救済に至る過程に見られる、Christ を思わせるよ うなものを指す。そして A Mask において、the Lady 救出の過程に見られる Sabrina を Christ と同様に特徴づけられるものは、õhaemonyö、õchariotö、õbaptismö である。

## 第四節 õhaemonyöの点からみる Sabrina の救世主的要素

õhaemonyöは羊飼いに姿を変えた the Attendant Spirit が、Comus 撃退のために the Lady の弟たちに渡したものである。A Mask において、the Attendant Spirit が õhaemonyö について説明している箇所を確認したい。

Amongst the rest a small unsightly root,
But of divine effect, he cullød me out;
The leaf was darkish, and had prickles on it,
But in another Countrey, as he said,
Bore a bright golden flowre, but not in this soyl:
Unknown, and like esteemød, and the dull swayn

\_

<sup>16</sup> 新井,『ミルトンの世界一叙事詩性の軌跡』90.

Treads on it daily with his clouted shoon,

And yet more medøcinal is it then that <u>Moly</u>

That Hermes once to wise Ulysses gave;

He callød it <u>Haemony</u>, and gave it me,

And bad me keep it as of sovran use

øGainst all inchantments, mildew blast, or damp

Or gastly furies apparition; (A Mask 629-41)

the Attendant Spirit はõhaemonyöをある羊飼いから手に入れたもので、葉は黒っ ぽく、棘がついており、他国では金色の花をつけるが、この土地ではつけない と述べている。そして õhaemonyöは、Hermes が Ulysses に与えた下線部の薬草 õmolyö よりも効果があると説明されている。 Douglas Bush は、 õmolyöが õtemperanceöを意味すると説明している。17 また、既に説明したようにõmolyö は、OEDにも説明があるように、Circeの魔力を解くための薬草である。Circe は、Comusの母親であり、Comusの親子関係について、the Attendant Spiritは、 Comus の持つ魔力が母親 Circe に勝ると劇冒頭で説明している。そのため、 õhaemonyöは、õmolyöに含まれる õtemepranceö以上の効力を備えた薬草である ことがわかる。さらに Le Comte は、õhaemonyöが、ギリシア語でいう「赤い血」 を意味する単語から由来し、受難の Christ が頭に冠せられた「いばら」に似て おり、「救世主 Christ の血」との関係性を指摘している。18 この点から考える と、õhaemonyöは、極めてキリスト教的な要素を備えた薬草であると考えるこ とができる。 õhaemonyöを携えた弟たちは、Comus を the Lady から解放し、撃 退するものの、Comus の呪縛を解くことができない。というのも、the Attendant Spirit は õhaemonyö を the Lady の弟達に渡す際、次のようにして Comus を撃 退し、その魔力を解くように弟たちに諭していたからである。

Where if he be, with dauntless hardihood,

And brandishøt blade rush on him, break his glass,

-

<sup>17</sup> Douglas Bush, Mythology and the Renaissance Tradition in English Poetry (New York: Pageant Book, 1932) 280.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Le Comte 293-4.

And shed the lushious liquor on the ground,
But sease his wand, ... (A Mask 650-53)

the Attendant Spirit は、Comus の魔法の杖は奪うようにと注意を促している。 しかしながら the Lady の弟たちは、Comus から杖を奪い取ることに失敗する。 そして Comus が逃げた後、再び現れた the Attendant Spirit は次のように述べる。

O ye mistook, ye should have snatcht his wand

And bound him fast; without his rod reversøt,

And backward mutters of dissevering power,

We cannot free the Lady that sits here

In stony fetters fixt, and motionless; (A Mask 815-19)

the Attendant Spirit の説明によれば、Comus から魔法の杖を奪い、逆さに持って呪文を逆から詠まなければ、Comus の魔力を解くことができない。つまり、õhaemonyöは、Comus 自体に対する抵抗策としての役割は持っているが、Comus の魔力を解く力は持ち得ない。そのため、õhaemonyöは the Lady 救出の過程の一つであると同時に、Sabrina の存在が必要不可欠になることを予期するものである。また、õhaemonyöが Christ の受難を表すように、Sabrina にも Christ の受難を思い起こさせるような死を経ている。既に述べたように、Oram と Shullenberger は、川の描写 ocross flowingö (A Mask 832) すなわち Christ の受難を想起させるような川の流れに Sabrina が身を委ねたと考えることで、Sabrina の死が Christ の受難を思わせると述べている。 「9 そのため、õhaemonyöと Sabrina の関連性は ohaemonyöに込められた Christ の受難という点があると言える。 Madsen は、Sabrina を othe martyred virgin Sabrina oとして用いられている可能性がある。そのため、ohaemonyöと Sabrina に共通する「受難」という点から、Christ を想起させるものを備える存在として Sabrina が描かれている

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Oram 29. Shullenberger 243.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Madsen 216.

といえる。

第五節 õchariotöの点からみる Sabrina の救世主的要素

先ずõchariotöが持つ意味について簡潔に触れておきたい。Adamson は、 õchariotöについて次のように説明している。

õThe most remarkable thing about the chariot, according to Ezekiel, is that it moves according to the spirit (ruach), and he repeats this significant fact several times; the movement of all the parts of the chariot in harmony and order is somehow central to the final meaning of the vision.ö<sup>21</sup>

õchariotöにおいて顕著な点として、õspiritöによって動いているということである。そして、調和と秩序が保たれた中でõchariotöのあらゆる部分が動いているということである。また Adamson は、ギリシアの思想においてもõchariotöは登場すると論じている。 $^{22}$  具体例を挙げれば、ギリシア神話の Apollo の太陽をのせたõchariotöが容易に頭に浮かぶであろう。

A Mask においてもõchariotöが登場するのだが、注目すべきことは Sabrina がõchariotöに乗って登場するという点である。先ず Sabrina がõchariotöに乗って登場する場面を見てみよう。

By the rushy-fringed bank,

Where grows the Willow and the Osier dank,

My sliding Chariot stayes,

Thick set with Agat and the azurn sheen

Of Turkis blew, and Emrauld green

That in the channell strayes, i (A Mask 890-95)

Sabrina のõchariotöは、めのう、トルコ石、エメラルドといった宝石の色にたと

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Adamson 104.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Adamson 105-07.

えられている。Nicolson は、こうしたõchariotöが当時 London で上演されていた仮面劇に用いられており、舞台装置という面でも Ludlow 城で行うことは可能であったと指摘している。 $^{23}$  つまり Milton が A Mask にõchariotöを用いたのは、当時の仮面劇の伝統を踏襲したと考えられる。しかしながら、the Attendant Spirit が登場する際は、 õchariotöを用いらず、Sabrina をõchariotöと関連させて登場させたのはなぜだろうか。このことを検証するために、Milton がõchariotöを作品中に登場させている A Mask 以外の他の作品を見ていきたい。その作品は、The Passion、1632 年頃創作されたラテン語詩の Ad Patrem そして Paradise Lost である。本章では A Mask を含めた以上の 4 作品に注目し、A Mask と関連させて考えていく。

先ず The Passion についてだが、第一章で一度確認した点について、改めて検証してみたい。

See see the Chariot, and those rushing wheels,

That whirlød the Prophet up at Chebar flood,

My spirit som transporting Cherub feels,

To bear me where the Towers of Salem stood,

Once glorious Towers, now sunk in guiltles blood;

There doth my soul in holy vision sit

In pensive trance, and anguish, and ecstatick fit. (The Passion 36-42)

既に述べたように、 $\delta$ chariotöは、Ezek.の Ezekiel の幻視に見られる神の $\delta$ chariotöを指す。 $\delta$ 24 そして、 $\delta$ 24 そして、 $\delta$ 36 に基づいて、 $\delta$ 36 Chebar 川の湖畔にあるとしている。この点だけ言えば、 $\delta$ 4 Mask の  $\delta$ 4 Sabrina が乗る川の $\delta$ 5 に類似していると言える。とりわけ  $\delta$ 5 Christ の受難というテーマについて言えば、 $\delta$ 6 The Passion と  $\delta$ 6 Mask の  $\delta$ 8 Sabrina の死の場面には、類似点が見られると言っても

 $<sup>^{23}</sup>$  Nicolson 72. ここで、舞台の構造についての疑問を持つことになると思うが、Nicolson は、A Mask 初演時、野外劇であると考えている批評家がいることを指摘した上で、当時の照明器具等の問題から野外劇で行うことは困難であるため、Ludlow 城内で上演されたのではないかと論じている。Nicolson, 72-73.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Milton, The Poems of John Milton 121.

良い。ただし Exek.の ochariotöは、Ad Patrem と Paradise Lost においても登場するため、The Passion の ochariotöは、後続する作品の基礎となっていると言える。

次に Ad Patrem についてだが、A Mask と Ad Patrem の関連性について簡単に触れておきたい。両作品ともに、執筆・上演時期が近いということが言える。<sup>25</sup> Parker は、Milton の父親が、息子の仮面劇創作をよく思っていなかったことを指摘している。<sup>26</sup> Hill は、Parker の言葉を用いつつ、A Mask と Ad Patrem との関連性を認め、Ad Patrem は Milton 自身の弁護と父親から受け継いだ詩の才能を認めているという。<sup>27</sup> これらのことから Ad Patrem は、A Mask と関連のある作品であるのと同時に、A Mask 執筆を快く思わなかった父親に対する Miltonの釈明が表されていると考えられる。

Ad Patrem について、野呂は、Milton が父親と自身を詩の世界における家父長制度の枠組みの中に置き、Jupiter―詩の神 Apollo―Orpheus という正統な系譜に連なる父子として提示させたと説明している。28 それとは逆に、Milton がJames ―世―Charles ―世を Apollo の不肖の息子 Phaethon に連なる非正統な系譜に置き、暗に Charles ―世の政治を非難しているとも述べている。29 そして Ad Patrem において、õchariotöを想起させるものが登場する。

Spiritus & rapidos qui circinat igneus orbes,

Nunc quoque sydereis intercinit ipse choreis

Immortale melos, & inenarrabile carmen; (Ad Patrem 35-37)

Even now my fiery <u>spirit</u>, hurtling round the whirling spheres and starry choirs, is singing an undying melody, ...  $(217)^{30}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Ad Patrem は 1632 年、A Mask は初演が 1634 年である。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Parker 125-8.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Hill 46.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 野呂,「家父長制度のパラダイム―「父にあてて」における預言者的詩人―」 『17世紀と英国文化』(東京:金星堂, 1995) 106.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 野呂,「家父長制度のパラダイム―「父にあてて」における預言者的詩人―」 101.

<sup>30</sup> Milton, Ad Patrem. The Works of John Milton, ed. Frank Allen Patterson. Vol. I Part I (1931; New York: Columbia UP, 1993; Tokyo: Hon-no-Tomosha) 268-77. 英語訳は、David L. Blanken 訳を使用する。Noro, Kanakubo Yuko, Blanken, L. David. Milton 's õAd Patremö, õDe Idea Platoniaö, and õNaturam non pati seniumö: —From

Milton は、詩人の霊魂õspiritöは、父親を経て得られたものとみなしている。下線部のõspiritöについて、野呂は、Apollo の戦車すなわちõchariotöの如く天球層を飛翔することを想起させるものであると同時に、 $Paradise\ Lost$  第六巻に登場するõchariotöを予表するものであると述べている。 $^{31}\ Paradise\ Lost$  に登場する õchariotöは、後の Christ となる神の御子が乗るものである。ここで Milton は、 $Ad\ Patrem$  では父親とその子 Milton、そして  $Paradise\ Lost$  においては神とその御子という親子関係を並列させて考えている。この両作品の関連について確認するために、 $Paradise\ Lost$  のõchariotöについて見ていきたい。

í : forth rushød with whirlwind sound

The Chariot of Paternal Deitie,

Flashing thick flames, Wheele within Wheele undrawn,

It self instinct with Spirit, but convoyd

By four Cherubic shapes, four Faces each

Had wondrous, as with Starrs thir bodies all

And Wings were set with Eyes, with Eyes the wheels

Of Beril, and careering Fires between;

Over thir heads a chrystal Firmament,

Whereon a Saphir Throne, inlaid with pure

Amber, and colours of the showrie Arch.

... He onward came, farr off his coming shon,

And twentie thousand (I thir number heard)

Chariots of God, half on each hand were seen:

Hee on the wings of Cherub rode sublime

On the Chrystallin Skie, in Saphir Thronød. (PL VI: 749-59, 768-72)

Praise to Exhortation —. 『東京成徳短期大学 紀要』第 26 号 (1993): 207-24. <sup>31</sup> 野呂,「家父長制度のパラダイム—「父にあてて」における預言者的詩人—」 109, 117. õchariotöは、神が御子に移譲したものである。そして、 $Paradise\ Lost\$ に登場する õchariotöは、 $Ezek.1\$ と  $10\$ を下敷きにしていることは、新井、平井、Fowler が指摘している。  $^{32}\$ なお、 $Ezek.1\$ の該当箇所は次のようになる。

And I looked, and, behold, a whirlwind came out of the north, a great cloud, and a fire infolding itself, and a brightness was about it, and out of the midst thereof as the colour of <u>amber</u>, out of the midst of the fire. (Ezek. 1.4)

And the likeness of the firmament upon the heads of the living creature was as the colour of the terrible <u>crystal</u>, stretched forth over their heads above. (Ezek. 1.22)

And above the firmament that was over their heads was the likeness of a throne, as the appearance of a <u>sapphire</u> stone: and upon the likeness of the throne was the likeness as the appearance of a man above upon it. (Ezek. 1:26)

Paradise Lost の御子が乗るõchariotöと比較しても、同様の宝石が使用されていることがわかる。そして、õchariotöに乗った御子は、Satan を始めとする堕天使たちを地獄におとす。その際、御子のõchariotöに対峙するものとして、Satanのõchariotöも Paradise Lost において登場する。

High in the midst exalted as a God

Thø Apostat in his Sun-bright Chariot sate

Idol of Majestie Divine, enclosød

With Flaming Cherubim, and golden Shields; (PL VI: 99-102)

Satan は太陽のごとく輝くõchariotöに座し、炎の cherubim や金色の盾で囲まれ

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> ミルトン,『楽園の喪失』175. ミルトン,『失楽園』(上) 437、Milton, Paradise Lost 376.

ている。前述したように、Milton の時代は $\delta$ sun $\delta$ ioson $\delta$ roson $\delta$ ros

また、Fowler は先の Satan のõchariotöの引用箇所について、注釈で次のように説明している。

An *Idol* or false image of *majesty divine*; the *chariot* travestying Messiahøs cosmic vehicle. The *cherubim* (characteristically bright) correspond to the four cherubic shapesø at vi 749-59n. But Satanøs chariot is *sun-bright*, whereas the divine chariotøs ÷amberøthrone (vi 759n) gleams with inner light. As with Phaethonøs sun-chariot, what began as a test of fatherhood becomes a test of obedient sonship.<sup>35</sup>

Fowler は Satan の ochariotöをみ子の戦車を模倣したまがい物であると説明する。

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Arai, õMilton in *Comus*ö 28.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Milton の政治論文 *Eikonoklastes*、*Pro Populo Anglicano Defensio* (1651)、 *Defensio Secunda* (1654) における Milton の敵対者のイメージが *Paradise Lost* の Satan の像に収斂している点については次の論文を参照されたい。野呂,「道化としてのサタン、サルマシウスそしてチャールズー世―王権反駁論から『楽園の喪失』への軌跡―」53-76.

<sup>35</sup> Milton, Paradise Lost 345.

さらに Satan の ochariotöは、 osun-brightöとして描かれている一方で、御子の神聖な ochariotöは oamberöによる御座が内なる光を輝かせており、 oamberöが神聖さを表しているという。一方で Satan は oamberöの代わりとして、 osun-brightöを用い、自らを神と称するようなイメージの ochariotöに乗り、天界を荒廃させようとする。そして、先ほど名前を挙げた Phaethon が御した時の日輪の ochariotöもまた、 Satan の ochariotöと同様、 osun-brightöとして描かれており、 父権の試金石として作られたものが、息子としての資格として試すものとなったという。結局 Phaethon は ochariotöに乗ったがために宇宙を破壊しかけることとなり、 Apollo の不肖の息子としての烙印を押されることになる。 Phaethon の ochariotöと同様に形容される Satan の ochariotöは、 偽物、見せかけであることが窺える。

また野呂は同様に Satan の戦車が、Phaethon が乗る戦車を想起させることから、 $Ad\ Patrem$  においては、詩人 Milton 対 Phaethon、 $Paradise\ Lost$  においては御子対 Satan という図式になっていると述べている。 $^{36}$  2作品におけるそれぞれの対立関係は、 $A\ Mask$  においても見られる。 $A\ Mask$  において、Sabrina に対峙するものとして Cotytto と Hecate が挙げられる。

前述の通り、誘惑者 Comus が、魔女的要素を備えている Cotytto と Hecate に力添えするよう呼びかける。 Comus が、 õcloudy Edon chairö (A Mask 134) に乗った 2 人の魔女に力添えを乞うのに対し、the Lady は先述したように、 õfaithö, õhopeö, õchastityö を擬人化したものに呼びかけ、最終的に õchastityöを象徴する Sabrina に救われる。ここで Comus 対 the Lady、そして Cotytto と Hecate 対 Sabrina という図式なることは明らかである。

A Mask、Ad Patrem と Paradise Lost における図式をまとめると、次のようになる。

|               | 善のイメージ              | 悪のイメージ          |
|---------------|---------------------|-----------------|
| Ad Patrem     | 詩人 Milton           | Phaeton         |
| A Mask        | Sabrina             | Cotytto, Hecate |
| Paradise Lost | the Son (後の Christ) | Satan           |

図にあるように、善と悪それぞれのイメージが描写されていることがわかる。

<sup>36</sup> 野呂,「家父長制度のパラダイム―「父にあてて」における預言者的詩人―」 109-10.

142

図のように考えると、Sabrina と後の Christ となる御子は同じ系譜にいると考 えられる。また Ad Patrem と Paradise Lost に登場するõchariotöの共通点は、親 から子への委譲が認められるという点である。A Mask においても、親から子へ の委譲が認められる。考えられる親子関係の一点目として、Sabrina が Severn 川に身投げをした際に、その死を哀れに思い、Sabrina を Severn 川の守り神と して再生させた Nereus と Sabrina の関係である。Nereus は周知の通り、ギリシ ア神話の海神である。A Mask においては、川がõchariotöとして描かれているこ とから、Nereus は Severn 川という名のõchariotöを Sabrina に託し、Severn 川の 守り神としての役割を与えたのである。また Sabrina はギリシア神話の神によ って再生したものの、今まで論じてきたことからも明らかなように Sabrina は キリスト教的要素を備えた仙女である。つまり Nereus というギリシア神話的な ものから、Sabrinaというキリスト教的なものへの移り変わりが暗に示されてい る。ギリシア神話的なものからキリスト教的なものへの移行は、A Mask におい て他にも見られる。それは、Comus の持つ魔力が母親の Circe に勝ることから、 õmolyöよりも強力で、キリスト教的要素を備えたõhaemonyöが必要であった。薬 草という点においてもギリシア神話的なものからキリスト教的なものへの昇華 が見られる。AMaskは、ギリシア・ローマ神話を基調とし、一見キリスト教的 要素が見られないように見えるが、実際はギリシア・ローマ神話的なものから、 キリスト教的なものへの移行、昇華が一つのテーマとして描かれているのであ る。

もう一点象徴的な親から子への委譲が見られる。それは Sabrina から the Lady への委譲である。前述したように、Sabrina と the Lady はキリスト教信仰を介して象徴的な繋がりがある。Sabrina は地母神的役割を持ち、the Lady とその家族をこれから守るという役割を備えてはいるものの、Wales という土地の統治という意味では、the Lady そしてその家族に Severn川(chariot)を含む土地を守るべく、委ねるのである。the Attendant Spirit が劇冒頭で、これまで次のようにして海や England という島の統治を委ねてきたという。

Neptune besides the sway

Of every salt Flood, and each ebbing Stream,

Took in by lot øtwist high, and neather Jove,
Imperial rule of all the Sea-girt Iles
That like to rich, and various gemms inlay
The unadorned boosom of the Deep,
Which he to grace his tributary gods
By course commits to severall government,
And gives them leave to wear their Saphire crowns,
And weild their little tridents, but this Ile
The greatest, and the best of all the main
He quarters to his blu-hairød deities,
And all this tract that fronts the falling Sun
A noble Peer of mickle trust, and power
Has in his charge, with temperød awe to guide
An old, and haughty Nation pound in Arms: (A Mask 18-33)

Neptune がすべての島々に関する至上権を掌握し、それから Neptune に属する神々に各島々を統治する許しを与えている。ここで、まず Neptune から自分に属する各々の神々への委譲が見られる。それからこの島を統治するものとしてthe Lady の父親が挙げられており、England が神的存在から次第に人間への統治という図式で England の統治権の委譲が行われていることが窺える。そのため、Sabrina は守り神としての役割を持ちつつ、統治という意味で Severn 川という õchariotöを、the Lady とその家族に委ねるのである。

確かに Sabrina も ochariotoに乗ってはいるが、特に A Mask と Paradise Lost における大きな相違は、ochariotoに乗って登場した後の Sabrina と御子の行為に みられる。Paradise Lost において、ochariotoに乗った御子は、Satan を筆頭とする 堕天使の軍団を地獄に落とす。ここでの御子は堕天使達への裁きを行うために、ochariotoに乗って登場する。

一方、Sabrina はõchariotöに乗って現れた後、聖水を 3 度、the Lady の胸、指、唇にふりかける。 *A Mask* において、õchariotöに乗って登場した Sabrina は、裁きを加えるのではなく、困難にいる者を助けるのである。しかしながら、

Paradise Lost の御子のように、悪を完全に排除するまでには至らなくとも、少なくとも邪悪なものを取り除くという意味では、Sabrina の行為は、御子たる Christ の行為に繋がるものとは考えられる。

先述したように、Fowler は、同じõchariotöでも Satan がõsun-brightöで飾っていたのに対し、神の御子のõchariotöは、õamberöで輝いていることを指摘していた。つまり Milton が宝石õamberöをとりわけ重要視していたと考えられる。先述したように、õsunöは、õsonöに置き換えて考えると、神の御子たる Christ を表すような言葉である。その太陽に似た輝きを Satan がõchariotöに用いて、神の御子は太陽の輝きに匹敵する宝石õamberöを用いていたことは興味深い。 Adamson は、Paradise Lost の神の御子のõchariotöがõamberöで輝いていたのに対し、Satan のõchariotöがõsun-brightöであったことについて、次のように説明している。

In the War in Heaven, Satan, the dark angel, sits in a õSun-bright Chariot.ö But the amber light of the Divine Chariot comes from the Sun beyond the sun. It is the õholt lightö invoked at the beginning of Book 3, and it is this metaphysical light, flaming out of the divine chariot, which destroys the forces of darkness.<sup>37</sup>

õamberöの輝きは、太陽の輝き勝るものであり、Paradise Lost の第三巻において、 õholy lightöとしてもたらされていると Adamson は指摘している。そのため、 õamberöの輝きは、Exek.における記述に基づき、Milton が重要視していたものであると考えられる。

また A Mask においても、Ad Patrem と同様に、太陽に関わるものが善悪のイメージとして対照的に描かれている。Comus は Ciere の子どもだが、Circe は o The daughter of the Sunö (A Mask 51) 即ち太陽神の子であり、Comus は太陽神の o grandsonöと言える。それに対して、the Lady は o the Sun-clad power of Chastity o で対抗する。38 さらに Sabrina の髪は次のように描写される。

\_

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Adamson 112.

<sup>38</sup> Comus に対して、the Lady がõthe heir of the õgreater sunö (Nativity Ode, 83)ö

Sabrina fair

Listen where thou are sitting

Under the glassie, cool, translucent wave,

In twisted braids of Lillies knitting

The loose train of thy amber-dropping hair, (A Mask 859-63)<sup>39</sup>

Sabrina の髪にはõamberöが付与されている。the Lady と Sabrina が精神的な意味での母娘であるとすれば、Circe、Comus 親子と同様に太陽の力を帯びていると言える。ただし、単に同じ力というのではない。Sabrina には太陽の輝きに匹敵する宝石õamberöが、the Lady には Christ ないしは神を想起させるõchastityöの力を用いているということは、Circe、Comus 親子以上に優る太陽の力が備わっているということになる。

しかしながら、上記中のõamberöはõambergrisöだと指摘する研究者もいる。 40 この点について、Milton の作品において描かれるõamberöについて少し考えてみるのと同時に、Milton が Sabrina の「髪」にõamberöを付与した理由を検証してみたい。 Milton の作品の中で、õamberöは大きく二つの意味で使用されている。一つは宝石の琥珀、もう一つは竜涎香である。 Milton は場面や使う対象によって使い分けをしている。 Milton の作品において、õamberöは L'Allegro で 1 回、A Mask で 2 回、Paradise Lost で 2 回、Paradise Regain'd で 1 回、Samson Agonistesで 1 回使用されている。 先ず、L'Allegro を見てみたい。

であると Swain は指摘する。 Swain 197.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 既出の引用だが、確認のために再度引用することとする。また、*OED* でõamberöを引くと、この箇所の引用がある。C. comb. (chiefly in sense 3, sometimes 1 or 6).

<sup>1.</sup> General relations: a. attrib. of material or source, as amber beads, amber studs, amber mouthpiece, etc.; b. obj. gen., and obj. of pple. or vbl. n., as amber-fishing, amber-dropping, amber-weeping, amber-yielding; c. similative, as amber-clear, amber-like, amber-solid, amber-yellow; d. instrumental with pa. pple., as amber-headed, amber-tinged, amber-tinted, amber-tipped, amber-toned; passing into e. synthetic derivatives, as amber-coloured (of amber colour) amber-foaming, amber-hued, amber-locked (having amber locks), amber-sanded. 1637 Milton Comus 863 Thy amber-dropping hair. õamber, ö OED 2nd. ed. CD-ROM, (Oxford: Oxford UP, 2009)

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Milton, The Poems of John Milton 220. Milton, The Complete Poems 682. Milton, Comus, Comus and Some Shorter Poems of Milton 187.

Som time walking not unseen

By Hedge-row Elms, on Hillocks green,

Right against the Eastern gate,

Wher the great Sun begins his state,

Robød in flames, and Amber light,

The clouds in thousand Liveries dight,

While the Plowman neer at hand,

Whistles ore the Furrowød Land,

And the Milkmaid singeth blithe,

And the Mower whets his sithe,

And every Shepherd tells his tale

Under the Hawthorn in the dale. (L'Allegro 57-68)

L'Allegro における  $\tilde{o}$ amber  $\tilde{o}$ は、宝石の琥珀のような光として使用されていることがわかる。特に注目すべきは、太陽が燃える火炎と一緒にまとうものとして、  $\tilde{o}$ Amber light  $\tilde{o}$ が挙  $\tilde{o}$ が  $\tilde{o}$   $\tilde$ 

次に Paradise Lost を確認したい。 Paradise Lost 中で使用される õ amber ö は、 天での出来事や、神の御子たる Christ に関わる箇所で使用されている。一つは 神の御子が乗る õ chariot ö に付随する宝石 õ amber ö として使用されている。もう一 方は、次のような天の描写において使用されている。

#### : lowly reverent

Towards either Throne they bow, and to the ground

-

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> この箇所は OED にも引用されている。B. adj. [orig. attrib. use of n. Cf. rose, pink, orange, etc.; also Fr. ambré.] a. Of the colour and clearness of amber (sense 3), amber-coloured; of a clear yellowish brown. 1632 Milton L'Allegro 61 Robed in flames and amber light. 1671 P.R. iii. 284 Choaspes, amber stream.

With solemn adoration down they cast

Thir Crowns inwove with Amarant and Gold,

Immortal Amarant, a Flour which once

In Paradise, fast by the Tree of Life

Began to bloom, but soon for mans offence

To Heavon removod where first it grew, there grows,

And flours aloft shading the Fount of Life,

And where the river of Bliss through midst of Heavn

Rowls o're Elisian Flours her Amber stream; (PL III: 349-59)

天使たちが神と御子の御前であがめている場面で、天に歓喜の声が満ちた場面で、天使たちが地に投げた不凋花について説明がされている。不凋花が天の真ん中を通る川の周りを覆っているのだが、その川の流れにõamberöが用いられているとある。Paradise Lost においては、宝石õamberöが使用されていることがわかる。一方、Paradise Regain'd においては、õamberöが 1 回使用されている。

Echatana her structure vast there shews,

And Hecatompylos her hunderd gates,

There Susa by Choaspes, amber stream,

The drink of none but Kings; (PR III 286-89)

Satan が Christ に高き山から王国を俯瞰させ、王国を手にするよう誘惑している場面である。Choaspes 川は清流と名が高いという新井が指摘している。<sup>42</sup> そして、Carey は Milton が Athenaeus の Deipnosophists から構想を得ていると説明し、Deipnosophists においては、Choaspes 川がõgoldenöと記されていることを指摘している。<sup>43</sup> Deipnosophists において、Choaspes 川はギリシア語でõχρνσοῦνο と表現されており、õgoldenöを意味する言葉である。<sup>44</sup> Milton が Deipnosophists

-

<sup>42</sup> ミルトン,『楽園の回復』59.

<sup>43</sup> Milton, The Poems of John Milton 1128.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Athenaeus of Naucratis, *The Deipnosophists*, ed. Charles Burton Gulick, vol. 5 (London: William Heinemann Ltd, 1963) 316.

Femal of sex it seems,

That so bedeckt, ornate, and gay,

Comes this way sailing

Like a stately Ship

Of Tarsus, bound for th' Isles

Of Javan or Gadier

With all her bravery on, and tackle trim,

Sails fillød, and streamers waving,

Courted by all the winds that hold them play,

An Amber sent of odorous perfume

Her harbinger, a damsel train behind;

Some rich Philistian Matron she may seem,

And now at nearer view, no other certain

Than Dalila thy wife. (SA 711-24)

OED の amber の定義 A. I. b. に上記の Samson Agonistes からの引用文がある。

A. n.

I. A product of the whale.

† 1. a. orig. = ambergris. (In 17th c. greece of amber, gris ambre, gray

amber.) Obs.

b. attrib.

1634 Habington Castara (1870) 85 A mighty showre Of Amber comfits it sweete selfe did powre Vpon our heads.

1671 Milton Samson 720 An amber scent of odorous perfume.

Samson Agonistes においては、õamberöは竜涎香の意味で使用されていることがわかる。45 上記は、Samson の妻 Delila が登場する場面である。Delila といえば、Samson を裏切る誘惑者であることは、Judg.においても述べられている。つまり、Samson Agonistes において、õamberöは竜涎香として用いられ、裏切者、誘惑者と関連あるものとして使用されている。

前述したように、Paradise Regain'd においては、õamberöは一度のみ使用されている。しかしながら、先の OED の定義にもあるように、õamberöには ambergris すなわち竜涎香の意味もある。 Paradise Regain'd の中では、õgrisamberöが用いられている。

He spake no dream, for as his words had end,

Our Saviour lifting up his eyes beheld

In ample space under the broadest shade

A Table richly spred, in regal mode,

With dishes pilød, and meats of noblest sort

And savour, Beasts of chase, or Fowl of game,

In pastry built, or from the spit, or boylød,

Gris-amber-steamød; (PR II: 337-44)

Satan が 40 日食さない Christ に対して、食物でもって誘惑を仕掛けている場面である。Carey は、17 世紀において、grisamber が料理の香料として使用される

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> 新井は、この箇所について、先の Samson Agonistes のõamberöの箇所を注として挙げている。ミルトン,『楽園の回復』41.

ことは一般的なことであったと指摘している。46 Paradise Regain'd においては、 竜涎香が Satan の誘惑の手段の一つとして使用されている。

Milton の作品において、õamberöやõamberöに関するものは、次のようにまとめられる。一つは宝石õamberöとして使用される時には、水の流れと関連して使用される。一方竜涎香として使用する際は、誘惑者と関連あるものとして使用されている。Milton は、同じ単語を使用することで、よく見なければ見間違えるほど、誘惑の道具と天や神に関するものを表裏一体に見えるように使用している。特に Paradise Regain'd においては、õamberöという言葉を Satan に使わせ、Satan の誘惑も Christ に拒絶されることによって、より巧みになっていることを示していると考えられる。

これらの点から、竜涎香は  $Paradise\ Regain'd\$ や  $Samson\ Agonistes\$ において誘惑者と関連のある箇所で使用されている。一方で、 $Sabrina\$ は困難な状況にいる者を助ける救世主としての役割を担っていることから、 $Sabrina\$ の髪にあったõamberöは、õambergrisöではなく、むしろ、神の御子や天に関わる宝石õamberöとして使用されていると考えられる。また  $A\ Mask$  にはもう一か所、õamberöが用いられている。

Eld. Bro. Unmuffle ye faint stars, and thou fair Moon

That wontst to love the travailers benizon,

Stoop thy pale visage through an amber cloud,

And disinherit Chaos, that reigns here

In double night of darknes, and of shades; (A Mask 331-35)

自分の姉の身を案ずる the Elder Brother の最初の台詞である。月の周りに輝く雲が琥珀色になっていることが示されている。今まで論じてきた Milton の作品においては、õamberöは太陽と関連のあるものが主であった。Sabrina は前述の通り、キリスト教の要素を多分に備えてはいるものの、川の仙女であることから、月の女神を想起できるようなギリシア・ローマ神話的なものと、Christ のように太陽を想起するような二重の役割を担っているとも考えられる。

<sup>46</sup> Milton, The Poems of John Milton 1110.

第二章でも指摘したように、Sabrina の髪の描写õthy amber-dropping hairö (A Mask 863)は、Wither の Epithalamium における描写 õWhere's Sabrina, with her daughters; / That do sport about her waters; / Those that with their locks of Amber,ö (Epithalamium 315-17) を想起させるものであり、Milton が Wither のこの一節を踏襲したとも考えられる。しかしながら Wither の場合、Sabrina の娘たちの髪の描写にõamberöが用いられており、Sabrina 独自で用いられているわけではない。そのため、Milton が Wither から影響を受けつつも、意図的に Sabrina の髪に oamberöを用いた理由が別にある可能性も否定しきれない。加えて Sabrina の髪に Christ を想起させるような太陽の輝きに匹敵するõamberöを用いられたのか考えてみたい。

Milton が髪に象徴的なイメージを付与するのは、A Mask のみならず、 $Paradise\ Lost$  第四巻における Adam と Eve の髪の描写からも明らかである。以下の引用は、Adam の髪型に関する表現である。

His fair large Front and Eye sublime declarød

Absolute rule; and Hyacinthin Locks

Round from his parted forelock manly hung

Adam も Eve も周知の如く、楽園にいる時は裸形である。それにもかかわらず、Adam に備わる男らしさを、肉体美で表現するのではなく、髪型によって表されていることがわかる。一方、次の引用において、Eve の髪型が描写されている。

Clustring, but not beneath his shoulders broad: (PL IV: 300-03)

Shee as a vail down to the slender waste

Her unadorned golden tresses wore

Dissheveled, but in wanton ringlets wavød

As the Vine curles her tendrils, which impliød

Subjection, but requirød with gentle sway,

And by her yielded, by him best received,

Yielded with coy submission, modest pride,

And sweet reluctant amorous delay. (PL IV: 304-11)

Eve の髪は、葡萄の蔓のように巻かれた長い髪であり、Adam への従順を示している。一方 Samson Agonistes において、頭髪に関する記述が 8 例、その内主人公 Samson に関するものが 7 例ある。Samson Agonistes は、旧約聖書のJudg.13-16 を土台とした話であるため、47 Samson の頭髪に力が込められていることは、聖書の記述に沿ったものであるという事ができる。しかしながら、聖書において、Samson の頭髪に関する記述が 5 例であるのに対し、Samson Agonistes においては 7 例あることから、Milton は聖書の記述に基づきながらも、頭髪に込められた力を、意図的に、より強調して描写している。また新井が、Samson と Milton には盲目であったこと、さらには自らの命の危険といった大きな共通点があると説明している。48 このことから、Samson の頭髪に関する描写は、Milton にとって単に聖書の記述に沿っているだけでなく、特別な意味があったと考えられる。そしてなによりも、Milton が Sabrina のでChariotではなく、髪にでMother Exod.の紅海渡渉のイメージを与えていることから、髪に象徴的な意味を付与したと考えられる。

## 第六節 őbaptismöの点から Sabrina の救世主的要素

最後にõbaptismöの観点から論じる。Sabrina による the Lady 救出の場面が、 õbaptismöを想起させるものだということは、前述した通りである。また、既に 説明した通り、Hill は A Mask においてキリスト教的要素を見出すとすれば、 作品終盤に登場する Sabrina が the Lady にõbaptismöを施すことに表象されると 指摘している。 $^{49}$  それほど A Mask における õbaptismöは、the Lady を救出する のみならず、作品内にキリスト教の要素を引き出す重要なキーワードとなって いることと言える。また第三章において説明したが、Milton は õbaptismöをど のように捉えていたのかを Christian Doctrine において論じていた。また A Mask

<sup>47</sup> ミルトン,『闘技士サムソン』,新井訳 (東京:大修館書店,1982)170.

<sup>48</sup> ミルトン, 『闘技士サムソン』171.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Hill 45. Woodhouse and Bush 783.

が the Lady にとって大人の世界へ仲間入りする晴れの舞台であり、成人した女 性への成長する過程を演出するように仕組まれていると私市が述べている。50 このことから、本作品におけるõbaptismöは、Comusの魔力を解くという役割だ けでなく、the Ladyをキリスト教信仰にふさわしい成人として認めるものであ ると考えることができる。また Swain は Sabrina が再び舞台からõdescendö(A Mask 922 行の前のト書き)し、the Lady が õrises out of her seat.ö (A Mask 922 行 の前のト書き) する箇所について、次のように述べている。 õSpatially, when Sabrina again descends, the Lady reenacts her previous movement by rising to show that what Sabrina signifies has been incarnated in the Lady. Sabrina is invoked through incantation and dismissed in blessing.ö<sup>51</sup> Sabrina が表すものは、the Lady へのõincarnationöであるという。つまり Sabrina のõincarnationöによって、the Lady は、Sabrina が持ち合わせていた神性と the Lady の人性が融合され、Christ を想起するような人物になったと言える。このように考えると、川の女神とな った Sabrina は Christ の神性を備えていたと言え、Christ の要素を持ち合わせて いたと考えることができる。Sabrina によるõbaptismöの効果は、単に the Lady を成人としてみなす儀式としての機能のみならず、キリスト教徒としての神性 を the Lady に授ける機能も含んでいると言える。

Milton は「水」による救済というテーマを自身の作品のテーマの一つとして規定した。AMask においては $\tilde{o}$ baptism $\tilde{o}$ が救出の手段の一つとして用いられているのだが、これに加えて the Lady 救出の場面で、Milton が $\tilde{o}$ baptism $\tilde{o}$ を用いた別の理由が存在する。Milton は Christian Doctrine において、baptism と $\tilde{o}$ circumcision $\tilde{o}$ の類似性について断言する者たちに対して、次のように反論する。

But, ... why is it necessary that things which are analogous should coincide in all points? Of circumcision, for instance, women were not partakers; in baptism they are equally included with men, whether as being a more perfect sign, or a symbol of more perfect things.(CD 1.28. XVI: 179)

50 私市 7.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Swain 192.

Sabrina は、õbaptismöによって Comus の魔力を解くことができるのだが、Sabrina の役割は、罠にかけられたõchastityöを助けることである。さらに the Attendant Spirit は次のように Sabrina の役割を説明する。

## ; still she remains

Her maidon gentlenes, and oft at Eeve

Visits the herds along the twilight meadows,

Helping all urchins blasts, and ill luck signes

That the shrewd medling Elfe delights to make,

Which she with pretious viold liquors heals. (A Mask 842-47)

Sabrina は、針ねずみの病毒や妖精による祟りの症状を直す守護神的存在である。 そのため Comus を撃退する力は持ち得ない。加えて Comus は、弟たちの失策 によって、完全に撃退されることなく逃走しており、再び誘惑の手が伸びてく る可能性がある。このことは次の引用においても明らかである。

Com Lady while Heaven lends us grace,

Let us fly this cursed place,

Lest the Sorcerer us intice

With som other new device. (A Mask 938-41)

Sabrina が the Lady を救出後に去り、the Lady とその弟たちが両親の元に向かう時に、the Attendant Spirit は三人の案内役として、三人を両親の元に導く。 そして再び Comus が、新たな策略で誘惑しにくること案じていることが読み取れる。つまり、Comus のような存在に裁きを下す存在として、Christ による 救済が必要になることを示していると考えられる。一方、Christによる õbaptismö について、Christian Doctrine の中で Milton が次のように説明している。

The baptism of John was essentially the same as the baptism of Christ; but it differed in the form of words used in its administration, and in the comparative remoteness of its efficacy....In some respects, however, there was a difference; for although both baptisms were from God, Luke iii. 2, 3. vii. 29, 30. and both required repentance and faith, Acts. xix. 4, 5. these requisites were less clearly propounded in the one case than in the other, and the faith required in the former instance was an imperfect faith, founded on a partial manifestation of Christ; in the latter, it was faith in a fully revealed Saviour. (CD 1.28. XVI: 185, 187)

Milton は、Christ と John the Baptist の obaptism oの違いについて述べている。 Milton は、本質的な違いはないものの、John the Baptist の obaptism oが不完全なものであること、また John the Baptist は水のみだが、Christ の obaptism oには水と聖霊が備わり、さらに Christ の obaptism oには効力がすぐに見られるといった違いがあると指摘している。Sabrina の obaptism oもまた、Comus の 呪縛をすぐに解くことはできたものの、Comus の誘惑にさらされる危険性がある。そのため、最終的に Christ による救済が必要になる。このことから、Sabrina による obaptism oは、Christ による救済を予表するものであると言える。

õhaemonyö、õchariotö、õbaptismöがには、それぞれ Christ に関連したテーマ、「受難」、「救済」の要素が含まれていた。それに加えて、õhaemonyöは、その語源から Christ の受難との関連性がある薬草である。また、Sabrina も Christ を想起させるような受難を経て再生していることから、Sabrina による救出の伏線が張られていると考えられる薬草である。実際、õhaemonyöのみでは the Lady を完全に救出できない。Sabrina の存在があってこそ、the Lady は完全に救出されるのである。そのため、Christ を思わせるものを備える存在として Sabrina が描かれているといえる。そしてõchariotöは、善悪両方の登場人物が乗り、共に太陽のイメージがあるような描き方をしている。しかしながら、Satan や Phaeton

のochariotöは極めて類似しているものの、Christ や詩人 Milton が乗るochariotöのまがい物であった。Christ、Milton はそれぞれ正統な親子関係のもとで、ochariotöに乗る。A Mask で言えば、Sabrina と対照的な Cotytto, Hecate が乗るのはocloudy Edon chairoであり、ochariotöではない。しかしながらそれぞれ the Lady、Comus が助力を得ようとした神的存在であり、対照的に描かれていると言える。そして A Mask において正統な親子関係、権力の委譲が、Sabrina とこれからSevern 川一帯を統治する父親の娘 the Lady との間には見られる。そのため、Sabrina も Christ、詩人 Milton に連なる人物であると言える。そして the Ladyを救出する手段であるobaptismöは、Miltonが男女関係なく救出できる方法として意図的に選んだものであった。そして Sabrina によるobaptismöは Christ によるobaptismöと同様の効果はあるものの、Christ の力には及ばない。そのため、Sabrina のobaptismöは、Christ による救済を予表するものであると言える。これらの点から、Sabrina が極めて Christ を想起させるようなキリスト教的要素を多分に備えた存在であると言える。

## 第六章

# A Mask から The Voyage Out へ

# -Woolf の Milton 受容における Ambiguity-

第一節 A Mask 及び Milton の他の作品と Woolf との関連性

A Mask のみならず、その他の作品においても、Milton は徳の高い女性に対し、称賛の言葉を作品において表したことは明らかである。しかしながら、一部の批評家、特にフェミニズムの観点から、Milton は家父長制・男性中心主義を述べるための教本的存在であるとして批判されてきた。Sandra M. Gilbert とSusan Gubar は、Woolfの A Room's of One's Own における文言 ô Milton i と Bogyöを用いて、Milton が後世の女性作家の脅威となったと論じている。「一方幸重美津子は、Milton が当時としてはフェミニスト的とも言える一面があったことは否定できないものの、後世の人々にとっては、Milton が聖書における男性優位の姿勢を広めるような存在であったと論じている。2 Gilbert と Gubar が述べているように、Woolf は確かに自身の日記の中で Milton の崇高な文体について称賛しつつも、Milton を男権論者の第一人者であったと述べている。3 確かに Milton の生きていた時代が家父長制中心の時代であったため、その考えが Milton にまったくなかったとは言い切れない。

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sandra M. Gilbert and Susan Gubar, The Madwoman in the Attic: The Woman Writer and the Nineteenth-Century Literary Imagination (New Haven: Yale UP. 2000) 189-212.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 幸重美津子,「Milton¢s Bogy の向こう側 ヴァージニア・ウルフのミルトン観についての一考察 」『英語英米文学論輯:京都女子大学大学院文学研究科紀要』第2号(2003):91-106.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 幸重は、Woolf のエッセイ A Room's of One's Own の中で、Woolf は Milton を「少し男性が強すぎた」と批判していると述べている。なお、Woolf の日記については、後ほど引用して詳細に説明する。幸重 93.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> アナ・K・ナード,『ミルトンと対話するジョージ・エリオット』, 辻裕子・森道子・村山晴穂訳 (東京:英宝社, 2011) 49.

る。一方 Woolf は、A Mask の一節、特に A Mask のテーマであるõchastityöが使用される箇所を処女小説 The Voyage Out において引用している。しかしながらWoolf は、A Mask の一節をきっかけに主人公 Rachel を死に至らしめるきっかけとなっている。この点だけ考えれば、Woolf が Milton の作品を否定的に捉えていたと考えても不思議ではない。しかしながら、その一節を聞いた Rachel は熱病にうかされつつも、Sabrina を呼びだす詩歌に救いを求めている様子も読み取ることができる。

本章においては、Milton の A Mask におけるõchastityöが後世の作家に及ぼした影響について考えるために、Milton に対して曖昧な反応を示している Woolf の The Voyage Out とその作品中で一部引用されている A Mask を比較検証する。そして Milton の Woolf に対する影響を検証し、Woolf が Milton を容易にではないものの、最終的に受容したことについて論ずる。

先ず、これまで A Mask と The Voyage Out について、論じてきた先行研究についてまとめる。Louise A. DeSalvo は、Woolf が A Mask の一部を極めて意識的に引用していると述べている。5 というのも Woolf は Keats の Ode to a Nightingale (1819) または Milton の A Mask のどちらかを引用しようとしていた。しかしながら、Woolf が A Mask を引用することで、The Voyage Out の主人公Rachel の持つ病気の意味を強めたと DeSalvo は述べている。さらに DeSalvo によると The Voyage Out における自然描写は A Mask だけでなく、On the Morning of Christ's Nativity も援用していると述べられている。そして The Voyage Out の登場人物と A Mask の登場人物を重ね合わせており、A Mask を意識して描かれていると DeSalvo は言う。一方 Christine Froula は The Voyage Out における女性が避けることのできない運命について Milton の A Mask を用いて述べている。6 また Woolf と A Mask には接点がある。Woolf は、唯一の劇作品 Freshwaterを創作している。7 Freshwater は、Lucio P. Ruotolo によって編集され、出版さ

<sup>5</sup> 以下、DeSalvoの説明は次から引用している。Louise A. DeSalvo, *Virginia Woolf's First Voyage* (Totowa, N.J.: Rowman & Littlefield, 1980) 126-53.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Christine Froula, õOut of the Chrysalis: Female Initiation and Female Authority in Virginia Woolf on The Voyage Out", Virginia Woolf Critical Assessments (East Sussex: Helm Information, 1994) 57-83.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Freshwater は、Woolf が最初に創作したのが 1923 年だが、その後舞台で演じるために改編し 1935 年に演じられた。Woolf の夫 Leonard の死後、1969 年に

れた。Ruotolo は Freshwater の Preface において、Bloomsbury Group では、いくっかの劇作品が演じられていたが、その一つに Milton の AMask も含まれていたと指摘している。 $^8$  そのため、Woolf にとって AMask は身近なものであり、その影響を受けていたと言っても過言ではない。

さらに Woolf が The Voyage Out のみならず、後続の作品についても A Mask や Milton 自身を意識して創作したと言える痕跡がある。Orlando (1928) は、伝記作家が主人公 Orlando の人生を綴るという手法で話が展開する。Orlando において、Woolf は Milton の A Mask を含む作品と Milton 自身に対して極めて肯定的な言及をしている。Orlando において Milton に関する言及が 3 例、A Mask を想起させるような内容が 1 例ある。そして注目すべきこととして、A Mask からの影響を想起するような内容を、Woolf は Orlando の運命を左右させる重要な場面において意識的に引用しているのである。Orlando 第 3 章において、Orlando は大規模な祝宴を催すのだが、その時の詳細についての記録は 1666年の London の大火災によって焼失しているという。そして記録が焼失された箇所には重要なことが描かれているため、英国海軍士官 John Fenner Brigge の日記や Brigge の令嬢の手紙、または新聞を使って当時の状況を説明している。特に注目したいのは、Brigge の日記である。日記もまた、部分的に焼失しているため、全容を知ることはできないが、残された記録の中に、Milton の A Maskに関する記述が残っている。以下の引用の下線部はその該当箇所である。

..., we could see a tableau vivant or theatrical display in which English ladies and gentleman ... represented a masque the work of one ... The words were inaudible, but the sight of so many of our countrymen and women, dressed with the highest elegance and distinction... (Orlando 91)<sup>9</sup>

Gilbert は Orlando の注釈で、Orlando の Manuscript においては、この仮面劇

Freshwater の原稿が発見され、1976年に出版された。Virginia Woolf, Freshwater, ed. Lucio P. Ruotolo, (New York and London: Harcourt Brace Jovanovich, 1976)

8 Freshwater vii.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Orlando からの引用は Woolf, Orlando, ed. Brenda Lyons and Sandra M. Gilbert (London: Penguin Books, 2000) を使用することとする。

が Milton の A Mask であることが明記されていると指摘している。

In the MS, some of the gaps, in Briggeøs letter are filled in slightly differently so that the ±tableau vivantø... ±represented the masque of Comus by our ... English poet Miltonø. 10

Manuscript 版では、明白に通称 Comus と Milton の名前も記されている。Woolf は出版する際に Milton や A Mask に関する記述を削除している。しかしながら、  $The\ Voyage\ Out$  を出版してから 13 年後の作品 Orlando においてもなお、Woolf は Milton や A Mask を意識して作品を創作していたことが窺える。

さらに Gilbert は、上記の削除された箇所について次のようにも述べている。 るThe masque anticipates that attendant on Orlandoøs sex change, while the names of great English families occur to Orlando later in the chapter.ö<sup>11</sup> Orlando は大祝宴会を催した翌日から昏睡状態に陥り、女性へと性が変わるのだが、その場面を予想させるものであると指摘している。昏睡七日目に our lady of Purity, our lady of Chastity, our lady of Modesty が Orlandoの眠る寝室に現れ、Orlandoを男性から女性へと変える。下線部にもあるように、Orlandoを女性に変える存在として、 our lady of Chastityöが登場する。興味深いことに、Orlando は女性になってから、ochastityöを意識し始める。Orlando第四章において、女性 Orlandoがochastityöについて以下のように考えている。

It was not caused, that is to say, simply and solely by the thought of her <u>chastity</u> and how she could preserve it. It normal circumstances a lovely young woman alone would have thought of nothing else; the whole edifice of female government is based on that foundation stone; <u>chastity</u> is their jewel, their centrepiece, which they run mad to protect, and die when ravished of. (*Orlando* 108)

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Virginia Woolf, Orlando, 247.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Virginia Woolf, Orlando, 247.

Orlando が女性となって、õchastityöを意識していることが窺える。また、Orlando とほぼ同時期に執筆された Woolf のエッセイ A Room of One's Own (1929)は、 Woolf の chastity 観について述べるに当たり有益であると考える。 <sup>12</sup> Woolf は A Room of One's Own において、õchastityöという語を 6 回使用しているが、本論 と特に関係のある箇所のみを見てみたい。次のようにõchastityöについて論じて いる。

No girl could have walked to London and stood at a stage door and forced her way into the presence of actor-managers without doing herself a violence and suffering an anguish which may have been irrational-for chastity may be a fetish invented by certain societies for unknown reasons-but were none the less inevitable. Chastity had then, it has even now, a religious importance in a woman's life, and has so wrapped itself round with nerves and instincts that to cut it free and bring it to the light of day demands courage of the rarest.... It was the relic of the sense of chastity that dictated anonymity to women even so late as the nineteenth century. (A Room of One's Own 51-52)

Woolf は上記の引用の前に Shakespeare に面影も才能もよく似た妹 Judith がいたとしたらという仮定の話をする。才能がある Judith ではあるが、舞台に立てず、無理に舞台に立とうとして役者兼座元の Nick Greene<sup>13</sup> に孕まされ、結局自ら

\_

 $<sup>^{12}</sup>$  川本静子は、A Room of One's Own (1929) のあとがきにおいて次のように説明している。Woolf は Orlando を出版したのが 1928年 10月 11日である。その9日後の20日にケンブリッジのニューナム・カレッジの文芸クラブで「女性と小説」について話をし、同月26日にケンブリッジのガートン・カレッジで「女性と小説」という題目の講演を行っている。この二つの講演の草稿を、翌年1929年に A Room of One's Own として一冊の本にまとめた。これらのことから、Orlando 執筆時期と、A Room of One's Own の前段階としての「女性と小説」執筆時期は重なるため、A Room of One's Own における Woolf の chastity 観は、Orlando におけるそれと極めて類似していると考えることができる。ヴァージニア・ウルフ,『自分だけの部屋』川本静子訳(東京:みすず書房、2006) 213. Nick Greene は、Orlando にも登場する。Orlando が男性だった時、Orlandoの作品を評価しなかった一方で、Orlando が女性になってから、作品を評価した。加えて、女性 Orlando の作品を読んで、Milton に匹敵するものと称賛している。

命を落としただろうと言う。<sup>14</sup> そのため、16世紀に優れた才能を備えた女性がいたとしても、男性からの抑圧によって、才能を開花せずに生涯を終えたと言い、16世紀において女性が活躍できた場が与えられていないことを説明している。また、Judith のように才能ある女性が劇場まで行き、役者兼座元に強引に会おうとすると、õchastityöを奪われることになるという。女性にとってõchastityöが奪われることが、いかに命取りになるのか、Woolf は Orlando と A Room of One's Own において主張していると言える。それと同時に、初期の作品から一貫して Woolf がõchastityöの問題に関心を寄せていたとも言える。

そして Woolf が説明しているように、16世紀から Woolf が生きている 20世紀初頭に至るまで、õchastityöには女性の人生において宗教的重要性を含んでいた。Milton の Christian Doctrine においても Deut. 22.20, 21, 23 において、女性が結婚をした後、自分の父親の家で姦淫を行ったにも関わらず、処女であると偽った場合、町の人はその女を石で撃ち殺さなければならないとあったように、女性にとってõchastityöが宗教的に重要な徳であると考えられる。しかしながらMilton が女性のみならず、男性にもõchastityöがあると考えていた一方、Woolfはむしろ女性に課されたõchastityöに目を向けていたことが、次の引用からも窺える。

Of course the answer for many years to come was, Yes, by living the life of Aphra Behn! Death would be better! and the door was slammed faster than ever. That profoundly interesting subject, the value that men set upon women's <u>chastity</u> and its effect upon their education, here suggests itself for discussion, and might provide an interesting book if any student at Girton or Newnham cared to go into the matter. (A Room of One's Own 64-65)

夫の死後に執筆活動を始めた Aphra Behn (1640-89) のような生き方を女性がするなら死んだ方がましだという両親の答えが返ってくるという話から、ここで議論の対象になるのが、男性による女性のõchastityöの重要視と教育に及ぼした影響であると Woolf は述べている。そして注目すべきは、男性の女性に対する

Woolf, A Room of One's Own 50.

õchastityö観と教育に及ぼした影響が、Woolf にとって大いに興味ある問題であると説明されている点である。この点から、Milton の A Mask のテーマとなるのがõchastityöであり、Woolf が処女作で A Mask を引用したのもまた、õchastityöを意識したものであると考えられる。

そして、Freshwater においてもochastityöが 3 回登場する。Woolf は 1919 年に自身の大伯母 Julia Margaret Cameron を題材にした喜劇を書きたいと述べており、1923 年に一度 Freshwater を書き上げ、1935 年に上演するために改作した。 15 ochastityöが使用されている場面は、女優 Ellen Terry を形容する際に、 oModestyöやoChastityöという謙遜の精や純潔の精と呼んでいる場面である。 なおかつ、Ellen の夫 George Frederic Watts が自分の妻が溺死したと勘違いをする場面があるように、川に身を投げて命を落とした Sabrina を思わせるような描写もある。本論で詳細に論じるのは控えるが、onightingaleöが登場したり、Julia Margaret Cameron が夫に対し、旅に必要なものは何かと問うと、夫はoFaith、hope、and charityö(Freshwater 18)16 と返答したりと、A Mask を想起させるような内容が多分に含まれていると言える。

Woolf が執筆した作品は主に散文ではあった。しかしながら、E.M.Forster (1879-1970) は、1941 年 5 月 29 日の Cambridge 大学リード講演において、Woolf は「小説を書きたかった詩人」であったと述べている。 $^{17}$  特に Woolf の死後に出版された作品 Between the Acts (1941) は、タイトルの如く「劇」を表すものであり、野外劇あるいは劇であると Woolf 自身も述べている。 $^{18}$  さらに、野外劇の大半は韻文で書かれていると Forster は説明している。 $^{19}$  作品のタイトル、劇、韻文と聞くと、A Mask を想起することは難しいことではない。そして何よ

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>ウルフ,『フレッシュウォーター』,中島俊郎訳 (東京:こびあん書房) iii-iv. 本論では、1935年の上演版を参考にしている。

<sup>16</sup> Freshwater からの引用は次のものを使用した。なお、行数が明記されていないため、引用する際の数字は頁数を表すこととする。Woolf, Freshwater, ed. Lucio P. Ruotolo (New York and London: Harcourt Brace Jovanovich, 1976)

 $<sup>^{17}</sup>$  E.M.フォースター,『フォースター評論集』, 小野寺健編訳 (東京:岩波書店、2009) 229-30.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> 1941 年 2 月 26 日水曜日の Woolf の日記に次のように記されている。õMy ÷higher lifeø is almost entirely the Elizabethan play. Finished Pointz Hall, the Pegeant: the Play─finally Between the Acts this morning.ö Woolf, *The Diary of Virginia Woolf*, eds. Oliver Bell and Andrew McNeillie vol. 5 (San Diego, New York, London: A Harvest Book, 1985) 354.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> フォースター 24.

りも Woolf の最期が Sabrina の如く、自らの身を川に沈めて自殺する。Woolf が最初の作品から自身の死に至るまで、*A Mask* のとりわけ Sabrina を意識していた可能性がないとは言い切れない。

これらのことから、Woolf は、*The Voyage Out* を皮切りに、初期の作品から中期、後期の作品に至るまで õchastityöに関わる問題につれて触れていることがわかる。そして、Woolf は Milton ないしは Milton の作品、特に *A Mask* を意識して創作していたと言える。

# 第二節 Rachelの誤読と男性の暴力的支配

Woolf は「意識の流れ」という手法で小説を書き、フェミニストとしても有名である。先述した通り、Woolf は Milton を男性中心主義者であると批判したと言われている。Woolf が Paradise Lost を読んだ時の印象を 1918 年 9 月 10 日の彼女の日記 A Writer's Diary (1959)でこう記している。

I mean to write down my impressions of *Paradise Lost* while I am about it. Impressions fairly well describes the sort of thing left in my mind. I have left many riddles unread. I have slipped on too easily to taste the full flavourí. The substance of Milton is all made of wonderful, beautiful and masterly descriptions of angelsø bodies, battles, flights, dwelling place. He deals in horror and immensity and squalor and sublimity but never in the passions of the human heart. Has any great poem ever let in so little light upon oneøs own joys and sorrows? I get no help in judging life; I scarcely feel that Milton lived or knew men and women; except for the peevish personalities about marriage and the womanøs duties. He was the first of the masculinists, but his disparagement rises from his own ill luck and seems even a spiritual last word in his domestic quarrels. But how smooth, strong and elaborate it all is! What poetry? I can conceive that even Shakespeare after this would seem a little troubled, personal, hot and imperfect. 20

-

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Woolf, A Writer's Diary 5-6.

Milton の詩はすみずみまで、天使たちの体や闘い等についての驚くべき、美しい、堂々とした描写でできあがっていると Woolf は述べている。そして Milton は広大なことや卑劣なこと、崇高なことを扱うものの、人間の情念は決して扱わないという。また女性の結婚の義務について口うるさく、男権論者の第一人者であり、Milton が女性をけなすのは Milton 自身の不運からであるというのである。だが、そうは言いつつも Milton の詩の素晴らしさを評価しているのである。この日記から察するに Woolf は Milton の詩の文体について評価をしつつ、その内容については男権主義的であると述べている。しかしながら Milton の詩について再度賛美している。しかも Shakespeare の作品をこのあとに読めば不完全のようにみえると言うほど Woolf は Milton の詩のすばらしさに驚嘆しているのである。これらのことから考えると Woolf は Milton を完全に否定的に見ていたとは考えにくい。

Woolf が Milton から受けた影響は、Woolf の手紙から 3 例、そして先に挙げた Orlando から 3 例あり、いずれも Milton を否定的に書いておらず、むしろ肯定的に書いていた。一方、Woolf の処女作  $The\ Voyage\ Out$  の中では、Milton に対して否定的とも肯定的ともとれる曖昧な反応を Woolf はしている。先述したように、Woolf は  $The\ Voyage\ Out$  の中で  $A\ Mask$  の一部を引用しており、その引用された箇所が物語の中で意識的に使用されている。

簡潔に The Voyage Out のあらすじを説明する。24歳の主人公 Rachel Vinrace が Helen と Ridley という叔母と叔父と共に父親の船 Euphrosyne (ギリシャ神話に登場する喜びの女神の名前)に乗って南アメリカに行く。Rachel が Helen の下で教育を受けているときに Terence Hewet という男性に出会いプロポーズを受け、婚約する。しかし Rachel は Terence が朗読する Milton の A Mask の一節を聞いている内に頭痛を起こす。その後に熱病におかされ、しばらくの間生きながらえるも亡くなる。

次の引用は Rachel が Terence によって朗読される Milton の A Mask を聞いている内に頭痛を起こす場面である。

1 Terence was reading Milton aloud, because he said the words of Milton had substance and shape, so that it was not necessary to understand what he was saying; one could merely listen to his words; one could almost handle them.

There is a gentle nymph not far from hence,

he read,

That with moist curb sways the smooth Severn stream.

Sabrina is her name, a virgin pure;

Whilom she was the daughter of Locrine,

That had the sceptre from his father Brute. (The Voyage Out 398)<sup>21</sup>

Terence が Milton の詩の内容は中身のあるものなので言葉を理解する必要はない、ただ聞いていればよいと言い、Milton の詩を朗読し始める。ここで引用されている A Mask の一節は、Sabrina がもとは、Locrine の娘で、父はその父のBrute から王笏をうけていたという内容である。しかし Terence の言葉とは裏腹に、その詩の朗読を聞いている内に Rachel は話の内容が自分に重くのしかかってくるように感じ始める。

The words, in spite of what Terence had said, seemed to be laden with meaning, and perhaps it was for this reason that it was painful to listen to themí Rachel at any rate could not keep her attention fixed upon them, but went off upon curious trains of thought suggested by words such as õcurbö and õLocrineö and õBrute,ö which brought unpleasant sights before her eyes, independently of their meaning. (*The Voyage Out* 399)

õcurbö, õLocrineö, そしてõBruteöという言葉が、「抑圧」、「ロクライン」、「獣欲」を連想させ Rachel を不快な気持にさせていく。そして Rachel は朗読を聴くことに堪えられなくなり、頭痛に悩まされていく。そして我に返った Rachel に聞こえてきたのは、以下の Sabrina を呼び出すための詩歌であった。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> The Voyage Out からの引用は Woolf, The Voyage Out (London: The Hogarth Press, 1971)を用いる。なお、The Voyage Out 内で引用されている A Mask については、The Voyage Out で用いられているものを使用する。

Sabrina fair,

Listen where thou are sitting

Under the glassy, cool, translucent wave,

In twisted braids of lilies knitting

The loose train of thy amber dropping hair,

Listen for dear honourøs sake,

Goddess of the silver lake,

Listen and save! (The Voyage Out 399)

そして Rachel が頭痛に悩まされていることを知った Terence は Milton の本を落とし、続く詩の内容は明かされないままとなる。

ここで注目したいのは The Voyage Out の引用中で省かれて書かれなかった A Mask の内容である。省略部分は 829 行~858 行であるが、 The Voyage Out の内容との関連で特に重要と考えられる部分(829 行~842 行)を見てみよう。

She guiltless damsel flying the mad pursuit

Of her enraged stepdam Guendolen,

Commended her fair innocence to the flood

That stayød her flight with his cross flowing course,

The water-Nymphs that in the bottom plaid,

Held up their pearled wrists and took her in,

Bearing her straight to aged Nereus Hall,

Who piteous of her woes, rearød her lank head,

And gave her to his daughters to imbathe

In nectarød lavers strewød with Asphodil,

And through the porch and inlet of each sense

Dropt in Ambrosial Oils till she revivød,

And underwent a quick immortal change

Made Goddess of the River; (A Mask 829-42)

純潔な処女である Sabrina が義理の母に追われた結果、逃走の行く手を阻んで流れる Severn 川に自ら身投げするが、川のニンフたちに受けとめられ、川の女神になったという点に特に注目したい。この点と The Voyage Out の両作品を照らし合わせてみると次のようなことが言える。結論から言えば The Voyage Out にでてくる Rachelに Woolf 自身が投影し、自分の分身としているのだ。Froulaによると「多分に Woolf の自叙伝的要素の強い Rachel Vinrace の物語」という表現で、著者 Woolf のイメージが作中人物である Rachelに強く投影されていると述べられている。22

Woolf が Rachel に自己を投影していたと考えられる根拠は次のようなものである。それは Rachel が男性恐怖症であったということである。物語中で Rachel は Richard Dalloway に突然キスされる。世間知らずで、男というものを知らずに 24 年間生きてきた Rachel にとってこの体験は衝撃的であった。その証拠に、キスされたその夜に見た Rachel の夢は処女喪失を思わせるような悪夢であったことが舟橋美香により指摘されている。<sup>23</sup> そしておそらくこの体験が Rachel の結婚に対する不安へとつながっていくのである。さらに Rachel の抱く男性恐怖症は Woolf の幼少期の体験に関係する。というのも Woolf は幼少期に異父兄から性的虐待を受けていた可能性があるからである。<sup>24</sup> 恐らくその経験が Woolf 自身の男性恐怖症や結婚への不安へとつながっていき、それが作中人物である Rachel に投影されていったと考えられる。

もう一点考えられることは、次のようなことである。AMaskの問題箇所で使用される õcurbö, õLocrineö, そしてõBruteöという三つの語が、男性による暴力的な女性への攻撃と支配を想起させたため、Rachel に強迫観念としてとりつ

書房, 1977) 13.

 $<sup>^{22}</sup>$  Froula 57.また DeSalvo によると Woolf は *The Voyage Out* を書き直ししている際、一度自殺未遂をしている。DeSalvo 8. 主人公 Rachel に Woolf 自身を投影した結果、自らも Rachel と同じ運命を歩もうとしていたことを示唆していると考えられる。 Woolf の甥に当たる Quentin Bell は、Woolf の夫 Leonard Woolf の言葉を用いて、*The Voyage Out* がほぼ完成していた 1913 年の 1 月と 2 月の間、Virginia Woolf が「拷問の苦しみといった激しさ」で書いていたと記している。クェンティン・ベル、『ヴァージニア・ウルフ伝 2』,黒沢茂訳(東京:みすず

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 舟橋美香,「犠牲の処女―レイチェル・ヴィンレス:ヴァージニア・ウルフの『船出』」『杉野女子大学・杉野女子大学短期大学部紀要』第 24 号(1987):133.

Hermione Lee, Virginia Woolf (London: Vintage, 1997) 125, 154.

いた。その結果、Rachel に頭痛を引き起こさせ、最終的に Rachel が熱病で死ぬという描写を描くに至ったのである。そして、 $\delta$ curbö、 $\delta$ Locrineö、 $\delta$ Bruteöを A Mask の中で本来使用されている意味とは異なって、間違った意味として Rachel が捉えた理由として、次のような場面に起因するとも考えられる。それは、 Terence が A Mask の詩を朗読する直前に「Milton の詩の内容は中身のあるものなので言葉を理解する必要はない、ただ聞いていればよい」と一言釘を刺していることにより生ずる効果である。後に Terence は Rachel が熱病でベッドに横たわっている間、自分が今まで言葉を理解するということが無意味なものだと思っていたことに初めて気がつく。しかしながら、Milton の A Mask を読んでいる時は、 Terence はまだそのことに気が付いていない。だからこそ、 Rachel は Terence の言葉によって、内容を理解せずに言葉をただ聞くことによって A Mask において本来表す意味から乖離した、別の暴力的な意味を捉えたと考えられる。

特にõbruteöという言葉について、Rachelが捉え間違えた理由がある。A Mask が引用されたのは 25 章であるが、6 章において õbruteöという言葉が使用され ている。先述したように、Rachel は Richard Dalloway にキスされて、衝撃を受 けるものの、その一方で高揚感を持つ。しかしながらその夜、Rachel は悪夢を 見ることになる。次の日に Rachel が Helen に前夜のことを話すと、Helen は男 性の愛欲について Rachel に諭す。すると Rachel は õBecause men are brutes! I hate men!ö (The Voyage Out 92)と叫ぶ。6章においては õbruteöを「獣」という 意味で使用し、25章では正しくは「ブルータス」という意味で使用されている のに対し、Rachel は「獣欲」と捉えている。ここで、õbruteö という言葉が「獣」、 つまり男性の獣欲につながる言葉として用いられることで、Rachel の男性恐怖 症を引き起こす。また、物語の先行部分で「獣」としての õbruteöを使用する ことで、物語終盤に同じ õBruteöという言葉が使用されて Rachel が意味の捉え 間違いを引き起こす可能性を示す伏線が敷かれているのである。さらに õLocrineöについて言えば、その意味は男性のもつ「獣欲」が女性を「抑圧」し、 最終的に死に至らしめるという男性の暴力的な女性支配、そして処女喪失の意 味を持つ。しかしながら、本論第二章で論じたように、Miltonは Locrine、Estrild、 Guendolen、Sabrina の関係を、Milton 以前の作家特に Spenser や Drayton の描き

方とは異なる書き方をしていた。Spenser や Drayton は Locrine を色欲に陥った 王として描き、Locrine と Estrild との不倫を強調して創作していた。 Milton の場合、Estrild について言及せず、Guendolen を Sabrina の継母とすることで、 Locrine の獣性を描かなかった。 Locrine については、Milton 以前の作家も記していたように、England の人々にとっては周知の存在であったと考えられる。 Rachel が olocrine という語から感じた、男性の女性に対する支配のことを指す「獣欲」は、A Mask における Locrine というよりむしろ、Spenser や Drayton の描く Locrine 像であり、ここにおいても Rachel は A Mask 作品の本来の意味とは異なったものとして理解を誤る。 Rachel は ocurbö、 olocrineö、 obruteöといった言葉を本来の意味とかけ離れた女性を支配する男性の暴力性を表すような言葉と結び合わせたのである。つまり、Woolf は自分がかつて経験した男性の支配から逃れ、自身の苦痛を和らげるために Rachel を自分の分身として死に至らしめたという様にも考えることができる。

また、The Voyage Outでこの場面が省略されたのも Woolf の意図したものと 考えることができる。先ほど引用した The Voyage Out の省略箇所の内、She guiltless damsell flying the mad pursuit から始まる 4 行までに Sabrina の残酷な最 期が述べられている。一方 The water Nymphs that in the bottom plaied から始ま る後半部分ではSabrinaが如何に救われたのかが描かれている。つまり、Sabrina は男性の獣欲によって不幸となった継母 Guendolen に追われた結果、川に身を 投げて命を落とすが、今度は女性の処女性の守り神となって生まれ変わるとい う死と再生について述べられている。そして、Sabrina の死と再生は Rachel と Woolf にもつながる。言いかえれば、この箇所が省略されたことで Rachel は無 意識下で死と再生を生じさせたことを意味するのである。確かに Milton の詩を 聞いて Rachel が最終的に死に至るものの、Sabrina を呼び出す詩歌が聞こえて きたところで、Rachel は一度息を吹きかえすことでき、再び物語中の現実世界 へ回帰することができたと考えられる。そして Woolf は自らの苦しみを和らげ るために、自身を Rachel に投影させることで、自分の分身 Rachel を死に至ら し、一方現実世界で作家としての「船出」をすることができたのではないだろう か。

さらに The Voyage Out で Rachel が頭痛で苦しんでいると Terence に伝えたと

き、Terence は Milton の本を落とし、Sabrina を呼び出す詩歌の先の内容は知らされないという点についても検証したい。 A Mask で Sabrina を呼び出す詩歌の後を読み進めると、Sabrina が登場し、the Lady に 3 回清き水をかけて the Ladyを救う場面がある。しかしながら Rachel は頭痛がひどいあまり、Sabrina が登場し the Ladyを清き水で救う場面を聞くことはない。つまり Rachel は Sabrinaの清き水をかけられることなく、男性の獣欲や抑圧からの処女性回復の経過を完全には経ていない。しかも、この後の Rachel はベッドに横たわったままである。その姿は A Mask の the Lady が Comus の魔法(男性的支配)によって椅子から離れることができない姿を想起させる。

一方 Terence が Milton の本を落とす時の描写は次のように描かれている。õHe was half-way through the next verse, but he dropped the book instantly.ö (The Voyage Out 399)この「落とす」= ÷dropøという行為が示すのは物理的に Milton の本を落とすという意味だけを示しているのではない。Rachel と Terence の結 び合わさっていたはずの手がほどけ、Rachel は Sabrina と同様、深き水の底へ と落ちていく様がみてとれる。この後に描かれる Terence の Rachel の手を結び 合わせる姿が水の底へと落ちていった Rachel を救いあげたようにも見えるが、 最終的に Rachel は命を落とすため、完全に助けることができないのである。さ らに DeSalvo は、The Voyage Outの Terence と A Mask における the Ladyの兄弟 たちは、同じように無力な存在であると述べており、次の引用文から読み取る ことができるという。<sup>25</sup> õí all round him he seemed to hear the shiver of <u>broken</u> glass which, as it fell to earth, left him sitting in the open air. ö (The Voyage Out 400) õbroken glassö という表現は A Mask において、the Lady を救いに Comus のい る宮殿に駆け込んだ the Lady の兄弟たちが Comus の魔法の杯を壊す姿に類似 する。 oThe Brothers rush in with Swords drawn, wrest his Glass out of his hand, and break it against the ground; his rout make signe of resistance, but are all driven in.ö (A Mask 814 に前置されたト書) A Mask のト書で、the Lady を救いにきた弟た ちが、Comus の魔法の杯をたたき壊し、Comus が逃げるという内容である。し かしながら、弟たちは Comus から杖を奪うことができず、Comus を逃がし、the Lady にかけられた魔法を解くことができないという失態をおかす。先の二つ

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> DeSalvo 138.

の引用を比較すると、Terence もまた the Lady の弟たちと同様に、Rachel を救う手立てを失うことを暗に意味していることになる。それに加えて、この直後、Terence が Helen に Rachel の頭痛について伝えると、Helen の数時間寝れば治ると告げられる。 Terence はこの言葉によって理由もなく安心する。 これらのことが Terence が Rachel を救えない理由となる。 つまり、Rachel もまた the Lady と同様、Sabrina の助けによってしか完全なる救いが得られないということがわかる。 それと同時に、The Voyage Out が A Mask を強く意識し、特にそれが the Lady 救出に関わる箇所に焦点を置いて創作された作品であることが窺える。

Woolf が意図的に省略したと考えられる箇所を意識的に聞いていない、かつ Sabrina の登場の箇所を聞いていない Rachel は A Mask の内容は全体を捕らえていない。つまり Rachel にとって A Mask は男性の「獣欲」によって不幸となる女性という、男性による暴力的な女性支配の内容でしかない。Woolf の生きた時代、そしてそれ以前の時代では、男性が理想とする女性像を女性に強要するため、自身にとって都合のよい Milton の男性中心的な側面を抽出していた。Woolf は、このように Milton の作品を断片的に捉えることの危険性を The Voyage Out で描いている。

### 第三節 Sabrina を引用した Woolf の意図

一方で、なぜ Woolf は *The Voyage Out* において、Milton の Sabrina を引用し、一旦は Rachel を生かしたのだろうか。そこには Milton の描く Sabrina でなければならない理由が存在する。実は、Woolf は *The Voyage Out* という名前ではなく、元々 Melymbrosia という名前で、この作品を作り上げていた。 DeSalvo は、Melymbrosia が Woolf の父の死後すぐに、Woolf によって書き始められたが、Melymbrosia で描いていた性的虐待や同性愛の内容が *The Voyage Out* ではその色調を薄められ、より神話的に、かつ社会政治的な内容がより少なくなっていると述べている。 <sup>26</sup> さらに、DeSalvo は、Woolf が書き換えを行った理由として、次のように推測している。第一に *Melymbrosia* は Woolf の体験に酷似して

-

Woolf, Melymbrosia, ed. Louise A. DeSalvo (California: Cleis Press Inc. 2002) xxii-xxiii.

いること、そして第二に Woolf の姉 Vanessa の夫である Clive Bell が Woolf の男性描写について、小説に登場する Woolf の階級に属する知識人に対する皮肉的な描写が男性批評家に拒絶され、人びとの嘲笑に Woolf が耐えられなくなるという謙萱が与えられたからではないか、ということである。では Melymbrosia と The Voyage Out はどのような違いがあるのだろうか。 両作品を比較すると、加筆・訂正された点がいくつか認められた。 A Mask に関連のあるものとしては、まず一つ目に、 Melymbrosia が 30章の章立てであった一方、 The Voyage Out が27章になっている。 二点目に、 Rachel の死後、 Melymbrosia には残り一章分が残っているのに対し、 The Voyage Out は二章分物語が続くという点である。 それに付随して三点目は Rachel の死後の内容が書き換えられている。そして、四点目に Melymbrosia において引用されていなかった A Mask と On the Morning of Christ's Nativity、そして Charles Kingsley (1819-1875) の A New Forest Ballad (1847)が The Voyage Out に引用されており、これらすべての作品が、 Rachel が命を落とす 25章に引用されているという点である。つまり、 Woolf は意図的に Milton の作品を引用していたことがわかる。

Woolf は Milton の A Mask を引用し、Sabrina の死と再生、さらに Sabrina による救出が記されている箇所を省略したことで、最終的には Rachel を死に至らしめたことにはなった。しかし一旦はその Sabrina への呼びかけの声によって息を吹き返すことができ、しばらくの間生きながらえることができたと言える。さらに、Rachel は最終的に死に至るものの、次のようにして、Sabrina を呼び出す詩歌を心にとめている。 The Voyage Out において、Rachel は熱病でベッドに横たわりながら、Terence が詠んだ A Mask のある一節を思い出そうとする。以下の引用の内、斜字体になっている箇所が該当箇所である。

It did not matter; she would see him to-morrow when things would be ordinary again. Her chief occupation during the day was to try to remember how the lines went:

Under the glassy, cool, translucent wave,

In twisted braids of lilies knitting

The loose train of thy amber dropping hair;

and the effort worried her because the adjectives persisted in getting into the wrong places. The second day did not differ very much from the first day, except that her bed had become very important, and the world outside, when she tried to think of it, appeared distinctly further off. (*The Voyage Out* 402)

Rachel は先に引用した Sabrina を呼ぶ詩歌の 3 行目の õUnder the glassy, cool, translucent wave,から 5 行目の The loose train of thy amber dropping hair;öを思い 出そうとしている。Rachel がこの一節を思い出そうとしている理由は、その内 容ではなく、形容詞が誤ったところに挿入されているということを気にしてい たからである。次の日、Rachel の体調は一日目と変わらなかったものの、この 一節のことを考えようとすることで、Rachel が周りの世界と確かに離れていく ように見えてくる。Rachel は Sabrina を呼ぶ詩歌が、Rachel にとって心身をさ わやかにする冷たさだったので、Rachel は自分の心にしっかりと留めておこう としたのである。ここで、明らかなことは Rachel は Sabrina を呼ぶ詩歌の内容 を理解こそしていないものの、今おかされている熱病を和らげることのできる 救いをこの詩歌に求めているということである。しかしながら、前述の通り、 Rachel は Terence の言葉によって、Milton の言葉の真意を理解することを遮断 される。そのため、Sabrina に救いを求めるも、完全な救出には至らないのであ る。また、The Voyage Out において省略された箇所、すなわち Sabrina が死から 復活する場面を、Rachelは意識的には聞いていない。省略された箇所を意識的 に受容するか、受容せず受け流してしまうか、という問題は作品を中途半端に 読むことによって、誤った作品理解を抱くことの危険性を如実に提示すること になる。

そして Rachel が Sabrina を呼び出す詩歌を心に秘めたまま、次の日体調こそ改善しないものの、Rachel が Sabrina を呼び出す詩歌を思い出そうとすると、自分のいるベッドが特に重要で、周りの世界がはっきりと遠くに現れると感じるようになる。そして次のように Rachel は考え始める。õThe glassy, cool, translucent wave was almost visible before her, curling up at the end of the bed, and as it was refreshingly cool she tried to keep her mind fixed upon it.ö (*The Voyage* 

*Out* 402) Sabrina の詩歌が Rachel の眼前に見えるようになり、Rachel は心の中にその詩歌を留めようとするのである。下線部にもあるように、眼前にõvisibleöつまり目に見える形で Sabrina が現れるような様子は、*A Mask* の the Lady がComus の森でさまよう中で、次のように õFaithö、õHopeö、õChastityöに救いを求めている姿を想起させる。

O welcome pure eyød Faith, white-handed Hope,

Thou hovering Angel girt with golden wings,

And thou unblemishøt form of Chastity,

I see ye visibly,...  $(A Mask 213-16)^{27}$ 

注目すべきは、the Lady にとってõFaithö、õHopeö、õChastityöが下線部にあるように、目に見えると述べていることである。この点を Woolf は作品中に意識的に使用していると考えられる。

そして 6 日間、Rachel は目の前の熱くて赤い、俊敏な光景に気を取られるようになり、Rachel は周囲の世界を忘れることになる。そして目の前の光景に注意を向け、その光景の意味を理解することが格段に重要なものがあることを知りつつも、叔母の Helen や看護師、Terence や医者の顔が Rachel に迫ってきて、その重要なものをつかみとれない。そして 4 日目、Rachel は次のような光景に襲われる。

However, on the fourth afternoon she was suddenly unable to keep Helenøs face distinct from the sights themselves; her lips widened as she bent down over the bed, and she began to gabble unintelligibly like the rest. The sights were all concerned in some plot, some adventure, some escape. The nature of what they were doing changed incessantly, although there was always a reason behind it, which she must endeavour grasp. Now they were among trees and savages, now they were on the sea, now they were on the tops of high towers; now they jumped; now they flew. (*The Voyage Out* 416)

176

<sup>27</sup> 既出のものだが、本章を語る上で重要な箇所のため、再度引用する。

Rachel は叔母の Helen の顔のみが突出し、Helen が Rachel のベッドを上で聞き 取ることができないことをまくしたてて話しているように感じ始める。そして この光景があるプロット、冒険、逃亡に関わるものであると説明される。そし て、木々や荒涼とした土地から海へと行き、さらに高い塔の上へと向かい、そ こから飛び降り、空中を飛ぶ。この一連の流れは、AMaskの話の流れを類似す る。先述したように、A Mask の冒頭は、Comus のいる鬱蒼とした森から始まる。 Rachel の見た光景における冒険というのは、the Lady が Comus の森で一人はぐ れ、Comus と遭遇し、誘惑されるものの、論戦を繰り広げ、最終的に両親の元 に辿り着くと言う一連の流れを指していると考えられる。28 the Lady も危険に あいながらも救われるという意味では、一種のõadventureöを経ていると考えら れる。また、Simons は、õThe Ladyøs journey through the woodlands, then, with its appeal to the conventionally spectacular images of the masque, prefigures a future journey in which she is to be united, or reunited, on a celestial plane with all her õfamily.öと言う様に、the Lady の Comus の森での行路が精神的なものをも意味 するものであると論じており、29 Rachel が今辿っている世界も精神的なもので あり、Sabrina を追求するという点においては、the Lady と重なる点があると言 える。そして逃亡というのは、A Mask における生前の Sabrina が、継母 Guendolen の追走から逃れるという場面を想起させ、さらに高き塔から身を投げるイメー ジは、Sabrina が川に身をなげる場面を思い起こさせる。つまり、Rachel の幻想 は、A Maskの中の Sabrina を呼び出す詩歌までの一連の流れを読者に提示させ るものになっていると考えられる。そして Rachel の幻想は次のように変わる。

But just as the crisis was about to happen, something invariably slipped in her brain, so that the whole effort had to begin over again. The heat was suffocating. At last the faces went further away; she fell into a deep pool of sticky water, which eventually closed over her head. She saw nothing and

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Kellet は the Lady の森での歩みをõadventureöと表している。Kellet 3. Rogers は、õadventureöではないものの、õjourneyöと表現している。Rogers 230.
<sup>29</sup> Simons 93.

heard nothing but a faint booming sound, which was the sound of the sea rolling over her head. While all her tormentors thought that she was dead, she was not dead, but curled up at the bottom of the sea. There she lay, sometimes seeing darkness, sometimes light, while every now and then some one turned her over at the bottom of the sea.ö (*The Voyage Out* 416)

危機が訪れるというその時に、õthe whole effortöすなわち Sabrina の詩歌を思い出すことに集中したことで、頭の中に何かが入り込み、諸々の顔が消え去る。そして、Rachel は粘り気のある深い海に落ちる。Rachel が落ちた海は、次のような二面性があると考えられる。Rachel が沈む海は、自分を悩ます医者や肉親、恋人から逃れられる救いとしての海、すなわち心にずっと抱えていた水の仙女たる Sabrina の詩歌が、海となって現れたとも考えられる。しかしながら、一方でこの海はõstickyöという言葉が表すように、粘り気のある海である。ここで A Mask における Comus の魔法の椅子が想起される。

Next this marble venomød seat

Smearød with gumms of glutenous heat

I touch with chaste palms moist and cold,

Now the spell hath lost his hold; (A Mask 916-19)

Sabrina が Comus の魔力を解く場面で、Comus の魔法の椅子は粘着質の熱気を帯びたゴムで塗られていることがわかる。Shawcross は、Comus の椅子を男性の肉欲を示すものだと指摘している。30 この点を The Voyage Out に関連づけて考えると、Rachel が落ちた海は Comus の魔力のような粘着質の海であると言える。また、先の The Voyage Out の引用にもあるように、Rachel が海に落ちる前、 The heat was suffocating.öとあるように、熱気が息苦しいほどになっていたものの、Rachel は Sabrina の詩歌を心にとめていたために、Comus の魔力の内、熱気を取り除くことはできた。そのため、Rachel が落ちた海 Sabrina を想起させるような救いの海ではあるものの、Terence の言葉により、Sabrina の詩歌を

<sup>30</sup> Shawcross, õTwo Comments, ö 98.

完全に理解できなかったために、Comus の特に肉欲的な魔力が解けきれていない海であると言える。この点が、Rachel が後に命を落とすことの伏線になっていると言える。そしてこのことが、Woolf が Orlando や A Room of One's Own において主張してきたこと、つまり ochastity o 喪失が女性にとって致命的なものであるとことを示している。しかしながら、海に潜った Rachel を周囲の人間が死んだと思っている一方で、Rachel は実は生きているという内容は、一度は水に身を投げ死ぬものの、守り神となって再生する Sabrina を意識していると考えられる。そして Sabrina を肉親や恋人、医者よりも何よりも Sabrina に救いを求めている Rachel の姿は、the Lady と重なる。そして前述の通り、Sabrina の oincarnation o になって、the Lady が復活したように、31 Rachel も Sabrina の oincarnation o を経ていると考えられる。

このように、Rachel が危機的状況に陥ったにも関わらず、Sabrina の詩歌を心に留めていたのは、Woolf 自身の体験にも重なる。というのも、The Voyage Out 出版以前の 1907 年頃から始まった Clive Bell 主催のõplay-reading societyöに参加した Woolf は、そこで Milton の Samson Agonistes の Delila、そして A Mask の the Lady と Sabrina を演じたという。32 Woolf が数ある劇作品の中から Milton の作品を取り上げており、Milton の作品を完全に否定的に見なしていたとは言い難い。そして、Samson Agonistes の Delila も演じているにも関わらず、The Voyage Out で A Mask のとりわけ Sabrina に関わる箇所を引用したのは、Woolf が長年心にとどめることになるõchastityöを象徴しているのが Sabrina だからであると考えられる。

次の日になると Rachel は今までよりも回復する。作品中、その理由は恐らく Rachel が幻想を見ている 6 日間の間に Rodriguiz から Dr. Lesage という医者に 代えたからだと明記している。しかしながら、後の場面で Dr. Lesage が無力であることが判明する。Dr. Lesage は、次のようにして自身の体験を話す。

... Dr. Lesage confined himself to talking about details, save once when he volunteered the information that he had just been called in to ascertain, by

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Swain 192.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Lee 252.

severing a vein in the wrist, that an old lady of eighty-five was really dead. She had a horror of being buried alive. (*The Voyage Out* 427)

Dr. Lesage はかつて 85 歳の老女が本当に死んだかを確認するために、静脈を切 ってみたことがあるという。DeSalvo はこの場面について、õAside from confirming without question the fact that this doctor is incompetent—his very method of ascertaining that the old woman is dead is preposterous—the sentence: õShe had a horror of being buried.ö öと述べており、Dr. Lesage の無能さを指摘し ている。 $^{33}$  The Voyage Outの語り手もまた、 $\tilde{o}$ Owing perhaps to the change of doctor, Rachel appeared to be rather better next day.ö(The Voyage Out 422) & õperhapsöを使って曖昧さを表現しているため、医者を変えたことが本当に Rachel の具合を回復させたかは断言できない。むしろ Sabrina の詩歌が不完全 ながらも Rachel を一時的に救ったと考えられないだろうか。Woolf が作中で Milton の Sabrina の影響力について言及しないことで、Woolf は Milton の影響 力を感じ、受容しつつも、完全に受容することの不安も同時に抱えていると考 えられる。そして注目すべきは、Dr. Lesage のこの経験談が語られるのが、 Kingsley O A New Forest Ballad & Milton O On the Morning of Christ's Nativity が引用されている間であるという点である。このことについては、後ほど詳細 に論じたい。

一見、Rachelの体調は改善したかに見えるが、しばらくすると Rachel は自分の体が次のように変化していくことを感じる。

On this day indeed Rachel was conscious of what went on round her. She had come to the surface of the dark, sticky pool, and a wave seemed to bear her up and down with it; she had ceased to have any will of her own; she lay on the top of the wave conscious of some pain, but chiefly of weakness. The wave was replaced by the side of a mountain. Her body became a drift of melting snow, above which her knees rose in huge peaked mountains of bare bone. (The Voyage Out 423)

-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> DeSalvo 152-53.

Rachel は粘り気のある海の表面へと浮上し、浮遊するが、自分自身の意思を捨てる。自分の意思を捨て去るという行為は、今まで Sabrina の詩歌を拠り所としていたことを放棄することを意味する。この点で、the Lady と Rachel に違いが生まれる。Rachel が意思を捨てると、波は山はだとなり、自分の体が溶けた雪となって流れていく感覚になる。引用下線部は次の A Mask の場面を想起させる。

May thy brimmed waves for this

Their full tribute never miss

From a thousand petty rills,

That tumble down the snowy hills:

Summer drouth, or singed air

Never scorch thy tresses fair, (A Mask 924-29)

Sabrina によって the Lady が救出された後、Sabrina を呼び出して the Lady を救出したために、Sabrina の溢れる波が、雪山から流れる小川から決して尽きることないよう、そして夏の日照りか焼きつく空気が Sabrina の髪を焦がさぬようにと the Attendant spirit が祈っている場面である。 The Voyage Out において、この箇所は引用されていないものの、Rachel は Sabrina を拠り所とすることを放棄したために、雪山が溶けだし、むき出しの状態になり、Sabrina の恵みである水が枯渇することを意味する。この時点で Rachel は Sabrina による救いを得られなくなる。そのため Rachel は、回復の兆しが見られたにも関わらず、結局命を落とすことになる。そして最終的な Rachel の死に関連する箇所に、Kingsleyの A New Forest Ballad と Milton の On the Morning of Christ's Nativity の一節が引用されているのである。 Woolf が Milton の描く Sabrina に共感していたことは疑いないであろう。しかしながら、the Lady と Rachel と異なるのは、一貫して Sabrina を求め続けたか否かである。特に the Lady について言えば、Sabrina の象徴たるキリスト教信仰とも言えるでhastityöを一貫して頼りしつつ、Comus の誘惑にも耐え続けた。Rachel も第 11 章で最初自身は Christian と言っていた

が、次のようなやりとりの中で否定される。

õ... For instance, are we Christians?ö

õI am not, ö õI am not, ö both the young man replied.

õI am, ö Rachel stated.

õYou believe in a personal God?ö Hirst demanded, turning round and fixing her with his eyeglasses.

õI believe—I believe, ö Rachel stammered, õI believe there are things we don øt know about, and the world might change in a minute and anything appear.ö

At this Helen laughed outright. õNonsense,ö she said. õYouøre not a Christian. Youøve never thought what you are....ö (*The Voyage Out* 168)

Rachel の叔母 Helen がキリスト教徒か尋ねると、Terence と 24歳の青年 St. John Alaric Hirst はキリスト教徒ではないと答えるのに対し、Rachel はキリスト教徒であると答える。しかしながら、何を信じているのか問われて答えられず、Helen にそれではキリスト教徒ではないと断言される。さらに、第 17章で日曜日に教会に行った際、聖職者の言葉に不快感を覚える。極めつけに、第 19章で Rachel は次のように言う。 ôBut I donøt believe in God, I donøt believe in Mr. Bax, I donøt believe in the hospital nurse. I donøt believe—ö (The Voyage Out 305) 共にホテルに滞在している Evelyn Murgatroyd に ôDo you believe in anything? 6(The Voyage Out 305)と聞かれて、Rachel は神の存在を信じないと言う。そのため、キリスト教信仰を拒むことになる。 Woolf 自身も父親 Leslie Stephen (1832-1904) が神の存在は知りえないとする不可知論者であり、その影響を受けていたとされている。 34 そのように考えると、Woolf にとって、Sabrina は拠り所となった一方で、宗教という面で困難に感じ、Milton の描く Sabrina を受容することが容易でなかったことが窺える。

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> ヴァージニア・ウルフ,『ダロウェイ夫人』, 丹治愛訳, (東京:集英社、2003) 298-302.

第四節 Rachel の死―Virginia Stephen の死と作家 Virginia Woolf の誕生―

最後に Rachel の死に関連して引用された Kingsley の A New Forest Ballad と Milton の On the Morning of Christ's Nativity について検証したい。まず先に引用される A New Forest Ballad についてだが、簡潔にどのような内容の詩か説明する。 Jane という女性は、父親が恋人と顔を合わせて、取っ組みあうのではないかと恐れている。その結果、Jane の父親は Jane の恋人と互いに格闘しあい、最終的に二人とも死に、Jane は決して結婚しないことになる。それでは、A New Forest Ballad が引用された箇所を見ていきたい。

Too restless to read, and having nothing to do, he[Ridley] began to pace up and down reciting poetry in an undertone. Occupied in various ways—now in undoing parcels, now in uncorking bottles, now in writing directions, the sound of Ridleyøs song and the best of his pacing worked into the minds of Terence and St. John all the morning as a half comprehended refrain.

They wrestled up, they wrestled down,

They wrestled sore and still:

The fiend who blinds the eyes of men,

That night he had his will.

Like stags full spent, among the bent

They dropped awhile to rest— (The Voyage Out 427)

The Voyage Out において、A New Forest Ballad は 12 連と 13 連の半分が引用されている。なお、作品中に A New Forest Ballad の名は登場しない。ここで、A New Forest Ballad の内、The Voyage Out 中に引用されていない箇所で、かつ A Mask と関連のあると思われる 13 連の続きから最後の 15 連をみてみたい。

### XIII

... When the young man drove his saying knofe

Deep in the old manøs breast.

#### XIV

The old man drove his gunstock down

Upon the young manøs head;

And side by side, by the water brown,

Those yeoman twain lay dead.

#### XV

They dug three graves in Lyndhurst yard;

They dug them side by side;

Two yeomen lie there, and a maiden fair

A widow and never a bride. (A New Forest Ballad XIII-XV)35

The Voyage Out に引用されていない箇所に描かれているのは、Jane の父親と恋人が格闘し合っている中で、互いに殺し合い、その結果残された Jane は二度と花嫁になることがないという内容である。A Mask の引用のされ方と共通している点は、Sabrina の残酷な死の場面が引用されていないように、A New Forest Ballad においても、父親と恋人の残酷な死の場面は引用されていない。また、残された Jane がどのような末路になったのかという点も、Sabrina が死を経て再生をしたという場面が引用されていないのと類似している。 Merryn Williams は、19世紀の中産階級の女性が両親の許可を得る以前に、婚前に男性と知り合うことは許されなかったと指摘しており、Jane はこの規範から逸脱していると言える。36 そして、Kingsley が独身主義に強く反対したことから、37 Jane の最期は残酷なものであったと予測される。そして A Mask、A New Forest Ballad において共通しているのは、Jane と Sabrina は共に未婚の女性の死が背後のテー

<sup>35</sup> A New Forest Ballad からの引用は Charles Kingsley, A New Forest Ballad, Poems of Charles Kingsley Containing the Saint's Tragedy Andromeda, and Other Poems 1848-1870 (London: Oxford UP, 1913) 289-92. を使用する。

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> メリン・ウィリアムズ,『女性たちのイギリス小説』, 鮎澤乗光・原公章・大平栄子訳 (東京:南雲堂、2005) 14.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> ウィリアムズ 64.

マにあるということである。つまり The Voyage Out には、未婚のまま死を迎える Rachel の結末が、他の作家の作品を暗に引用することで読者に提示されているのである。

そして A New Forest Ballad が引用された後に、Dr. Lesage の口から医者としての力不足の示す経験が話され、その後に Milton の On the Morning of Christ's Nativity が引用される。On the Morning of Christ's Nativity の一節は次のような場面で引用される。

Now that the afternoon sun had left the front of the house, Ridley paced up and down the terrace repeating stanzas of a long poem, in a subdued but suddenly sonorous voice. Fragments of the poem were wafted in at the open window as he passed and repassed.

Peor and Baalim

Forsake their Temples dim,

With that twice batterød God of Palestine

And mooned Astaroth — (The Voyage Out 428)

Rachel が死の淵から回復した後に Rachel の叔父 Ridley が詠みあげたものである。 The Voyage Out において、この詩作品が On the Morning of Christ's Nativity であることを Woolf は明記していない。また、Ridley が On the Morning of Christ's Nativity を詠んだその場に Rachel はいない。Rachel がこの詩を聴いているとは記述されていないものの、引用文の On the Morning of Christ's Nativity の直前にある、詩の断片が開いた窓の中に漂っていったという表現から、Rachel の耳に入っている可能性がある。そして Ridley が朗読したこの日の夜に、死の淵から回復したはずの Rachel は突如命を落とす。Lorna Sage は、Woolf が On the Morning of Christ's Nativity のこの箇所を引用したことについて、次のように解釈している。

; it is from a passage describing the pagan gods taking flight on the eve of the Incarnation, It may be tempting to read some ;answerø (pagan or Christian) to the book of questions into this. But Ridley Ambrose of recitations are all school boy throw backs, easy to learn and declaim, as their pronounced rhythms and rhyme-schemes suggest. 38

Sage は、The Voyage Out に引用された On the Morning of Christ's Nativity に描かれている内容は、異教徒かキリスト教徒かの答えを試すものであると指摘する。Rachel が神の存在を信じないという言葉を発していたと考えると、異教の神々と共に、Rachel は排斥されるということが示されているということが考えられる。しかしながら、本論においては On the Morning of Christ's Nativity を単にRachel の死と結びつけるのみならず、別の意味も考えていきたい。

Woolf & On the Morning of Christ's Nativity を結びつけるものとして、Woolf の父親 Leslie Stephen が先ず挙げられる。従来の研究において、Woolf と父親の関係について、厳格な家父長制の権化のような父親に対して Woolf が抑圧を感じていたという風に論じられる傾向があったかのように思われる。確かに Woolf が Leslie からの抑圧や「不安」を感じていたことは否定できない。Woolf の 1928 年 11 月 28 日の日記において、次のように記している。

Father & birthday. He would have been 96, 96, yes, today; and could have been 96, like other people one has known: but mercifully was not. His life would have entirely ended mine. What would have happened? No writing, no books;— inconceivable. (A Writer's Diary 138)

もし今父親が生きていたとしたら、父親の人生が Woolf の人生を終わらせていただろうと記している。この日記を読めば、Woolf が作家になるためには父親の存在が妨げになっていたということが窺える。<sup>39</sup> DeSalvo は Leslie が亡くなった 1904 年の初頭に Woolf が *The Voyage Out* に関する着想が浮かんだとも述べており、Woolf が父親の存在がいなくなったことで、作家としての道のりを

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Woolf, The Voyage Out, ed. Lorna Sage (New York: Oxford UP, 2009) 445.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> このことは DeSalvo も指摘している。 DeSalvo 2.

歩みだせたことは否定できない。40

しかしながら、Woolf は Leslie に対して完全に否定的な反応を示しているわ けではない。神谷美恵子は、Woolfと父親の関係は複雑であることを指摘する。 <sup>41</sup> また Leslie が毎晩子ども達に詩を暗唱して聞かせたり、さらに英文学書を読 んできかせ、その感想を子ども達に述べさせたりといった文学教育を与えたこ とが子どもの頃から文学を志そうとしていた Woolf の文学の才能を萌芽させる きっかけとなったと述べている。42 つまり、Woolf にとって Leslie はその存在 が Woolf の作家として船出を妨げる荒波となる一方、Woolf の作家としての船 出を迎えるまでの追い風となったと考えられる。そして、Woolf は Leslie から の影響を受けるものの、その反応は否定的とも肯定的ともとれるものであった。 さらに、WoolfのLeslieから受けた影響に対する反応はWoolfのMiltonに対す る反応と類似していると思われる。Woolf の日記において、Miltonの文体を評 価するものの、その内容は男権論者的であると言い、そして再び Milton の文体 を褒め称えていた。そして Woolf が On the Morning of Christ's Nativityの一節 を引用した理由として、父親からの影響があったと考えられる。というのも、 Leslie は生前に Milton の On the Morning of Christ's Nativity を毎年クリスマスの 時に朗読していた。しかしながら Leslie は亡くなる前の最期のクリスマスに、 あまりにも体が衰弱していたために On the Morning of Christ's Nativity を朗読す ることができなかったと Lee が述べている。43 これらのことを踏まえた上で Rachel に Leslie の面影を残した理由を考えたいと思う。Rachel が亡くなる直前 の様子は今までの苦しみに悶える様子とは異なり、穏やかな様子で描かれてい る。一方なくなる前に On the Morning of Christ's Nativity を朗読できなかった Leslie を Rachel に投影させることで、Woolf は自らの文学の才能を開花するき っかけを与えてくれた父への愛情と、その一方で不安を伴いながらも父親から の影響を受容することができたのではないだろうか。そうすることで Woolf は 自分自身を投影しつつも、父親の面影を Rachel に残したと考えられる。確かに Woolf は Rachel に自身を投影はしているものの、Rachel の育った家庭環境や教

<sup>40</sup> DeSalvo 2.

<sup>41</sup> 神谷美恵子,『ヴァジニア・ウルフ研究』(東京:みすず書房, 1996) 14.

<sup>42</sup> 神谷 78.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Lee 172.

養が必ずしも Woolf と同等のものではない。さらに Woolf は Terence を自分と同じように作家として描き、Woolf 自身の作品を創造する時に生ずる苦しみについて、Terence の口を通して吐露している。つまり、Woolf は Rachel のみならず登場人物に自らの境遇や意見を投影しているのである。

Rachel の死の場面までを見ていくと、次のようなことが言える。結論を先取りすれば、A Mask と The Voyage Out は類似のテーマを扱いつつも、The Voyage Out の結末は、A Mask と正反対の結果になっているということである。それと同時に、現実世界においては、Woolf は作家として成功し、Rachel とは違って結婚を経ているのである。

先ず、類似のテーマとして挙げられるのは、「水」についてである。前述した ように、A Mask においては、「水」によって Sabrina は命を落とすことになるも のの、Sabrina の再生、そして the Lady の救いの手段として水が登場している。 一方、Rachel にとっては、Sabrina の詩歌が救いのひとつなのである。しかしな がら、Rachel は完全に救われることはない。それは、Milton の言葉を完全に理 解していないこと、そして Rachel のキリスト教信仰に揺るぎがあるため、Milton の考えるキリスト教信仰に基づくõchastityöを理解することができないからで ある。Milton の時代における価値観そして Milton の考えるõchastityö観が、19 世紀そして20世紀の狭間では、同じような観点で受け取られていないというこ とを示す。この点に加えて、The Voyage Out が Woolf にとっての自叙伝的作品 で、自身の不安を Rachel に投影させていたのであれば、Woolf もまた Milton の 描く女性の味方 Sabrina に共感していたのではないかと考えられる。これらの ことから、Woolf が Milton を完全に否定的に考えていたとは断言しがたい。 Woolf は、時代がうつす男権主義的な Milton の像に不安を抱えつつ、救いも同 時に求めていたことが窺える。驚くべきことに、Woolf 自身も最期は Sabrina の如く、川に身を沈め、命を落とす。

また、 $The\ Voyage\ Out$  において描かれるのは、 $Rachel\ b$  Terence の恋愛そして破局である。先に論じたように、 $A\ Mask$  において、 $the\ Lady$  が婚約適齢期となり、成人として認められ、劇終盤において祝婚歌が歌われる。-方  $The\ Voyage$  Out においては  $Rachel\ b$  Terence bの結婚が示唆されるも、二人は「現実では」

結ばれないままになる。 $^{44}$  しかしながら、実際 Woolf は 1912 年 5 月 29 日に Leonard Woolf と婚約、その年の 8 月 10 日に結婚している。 $^{45}$  結婚当時、まだ The Voyage Out は完成しておらず、1913 年に原稿は完成した。しかしながら、1912 年の 12 月に Woolf は病気に陥り、1913 年に自殺未遂する。結婚こそしたものの、順風満帆な結婚生活とは言えず、Rachel に投影した Woolf 自身の苦しみと格闘していたと考えられる。

これらの点に加えて、A Mask と The Voyage Out の違いは、親子の繋がりの有無であると言える。A Mask と The Voyage Out は共に話の序盤に親と子が離ればなれになるという点は類似している。しかしながら、A Mask はôchastityöを介し、the Lady は Sabrina と精神的に繋がり、さらには肉親とも再会できる。つまり、Sabrina が家族の再統合を促す役割を担っていたといえる。しかしながら、The Voyage Out においては、Rachel は父親と離ればなれのまま、最期を迎える。そして、母親の代わりのような存在 Sabrina に救いを求め、一旦はその効果が表れるものの、自分の意思を捨てることで、Sabrina への一貫した思いが途切れる。The Voyage Out と Melymbrosia の違いの一つとして、Melymbrosia の結末は、Rachel の父親が娘の亡骸の前に現れるものの、The Voyage Out は父親の姿を見せない。表面上、肉親との繋がりは途絶えていると言える。しかしながら、The Voyage Out において、Woolf は別の形で父親の鎮魂歌として、父親の影を示す。それが、On the Morning of Christ's Nativity を引用したことに表される。

また、A Mask の物語の流れが異教的なものから、Sabrina に収斂するようなキリスト教的な主題へと移行していくのに対し、The Voyage Out においては、Rachel の生前最後に引用された On the Morning of Christ's Nativity に表されているように、異教的なものへと移行していく。Rachel は自身がキリスト教徒ではないと宣言することにより、On the Morning of Christ's Nativity において排除される異教の神々と共に、命を落とすことになる。しかしながら、興味深いことに、現実世界においては、Woolf 自身は作家として生き延びていき、Rachel とは逆行していく。一方で死に、もう一方で作家として誕生するという、相反す

<sup>44</sup> この点については、次の引用で注目したい。

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Woolf の結婚について、そして以下の病気、自殺未遂の話は DeSalvo から学んだものである。 DeSalvo 8.

るテーマは、On the Morning of Christ's Nativity の Christ が天界での座を捨て、受肉を経てこの世に誕生する一種の「死」と「再生」のテーマを思わせる。白鳥正孝は、On the Morning of Christ's Nativity のテーマは「永久の平和」であると論じている。<sup>46</sup> このテーマが特に、Rachel が命を落とした時の描写からも読み取れる。

An immense feeling of <u>peace</u> came over Terence, so that he had no wish to move or to speak. The terrible torture and unreality of the last days were over, and he had come out now into perfect certainty and <u>peace</u>. ... The longer he sat there the more profoundly was he conscious of the <u>peace</u> invading every corner of his soul....; they seemed to be thinking together; he seemed to be Rachel as well as himself; and then he listened again; no, she had ceased to breathe.... It was happiness, it was perfect happiness. They had now what they always wanted to have, the union which had been impossible while they lived. Unconscious whether he thought the words or spoke them aloud, he said õNo two people have ever been so happy as we have been. No one has ever loved as we have loved.ö

It seemed to him that their complete union and happiness filled the room with rings eddying more and more widely. (The Voyage Out 431)

引用文からわかるように、õpeaceöという語が 3 回使用されている。そして、現実では Rachel と Terence は結ばれないものの、Rachel の死によってやっと Terence は、Rachel と完全に結合したという。DeSalvo は Woolf が Terence を自身のように作家として描き、Terence に Woolf 自身が作品を創作している時の苦しみを吐露させていると述べている。47 換言すれば、作家としてデビューした Virginia Woolf としては Terence に、そして未婚 Virginia Stephen を同じく未婚の Rachel に投影したとも言える。それゆえ、On the Morning of Christ's Nativity において、異教の神々が排除されるように Rachel [Virginia Stephen] は死ぬが、

<sup>46</sup> 白鳥正孝,『ミルトン研究ノート』(東京:弓書房、1986) 8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> DeSalvo 2.

むしろ Terence のように作家として誕生した Virginia Woolf は肉体化して、この世に生を受けた Christ のように思われる。つまり、Woolf は、Milton の作品を苦しみながら、さらに決して容易ではないものの、受容し、作家としての「船出」を迎えることになるのである。

先ず、各章のそれぞれの結論をまとめる。第一章では、Poems の中での A Mask の位置について検証した。Poemsに収められている、28作品それぞれの作品に ついてのテーマと、A Mask と関連のあるものについて確認した。Milton は今 まで創作してきた作品の内、神や Christ のテーマを冒頭に配置したことで、自 身の作品の一貫したテーマを定めた。その後に続く作品には、人類の堕落と Christによる救済、さらにChristのような範例的存在が徳を備えている人物を、 生死そして男女関係なく称賛していた。一方でõSonnetöにおいては、恋愛の詩 や Milton 自身の自省の詩があり、恋愛の詩について言えば、A Mask の the Lady を想起させるようなものや、Comusと対峙するような愛について語られていた。 そして詩集後半の Arcades や Lycidas は、Sabrina と類似するような救世主的存 在、そしてそういった人物の死と再生が描かれていた。Poems に収録された作 品を通してみると、A Mask に描かれているテーマは、Christ や神の救済を想起 させる Sabrina による the Lady の救出や、試練を課された the Lady が神の救 済を願う場面、Christ の受難を呼び起こすような Sabrina の死と再生の場面、 そして Milton 自身に関わる問題が凝縮された作品であると言える。Milton は 1637 年の初版において、A Mask の名前を伏せて出版することになった。しか しながら、Milton が出版を決意した Porms には、今まで創作してきた作品の集 大成として A Mask を最後に配置したと考えられる。なお、これまでに Milton の作品を個々に研究、あるいは2作品以上を比較し、考察する例は数多くある ものの、Poems の配列に注目し、A Mask が Milton の前期作品の集大成であった という研究は、これまでに見られない研究である。

第二章では、A Mask の構成や登場人物について検証し、それぞれがどういった意味を成しているのかを確認した。the Attendant Spirit と Comus は羊飼いに姿を変えるものの、善悪のイメージが対照的に描かれている。また the Attendant Spirit が Comus の説明をするにあたり、その親子関係を強調して説明していることを挙げた。the Lady と Comus は共に親子関係の構図で言えば子どもに当たる存在として対照的に描かれていた。そして Comus の誘惑の場面で、the Lady と Comus は自然と人間をそれぞれ親子関係に見立てて、őtemperanceöについて

論争する。the Lady の弟たちについて言えば、当時の宮廷仮面劇で信奉されていた Neoplatonism 的 ochastity oの力を the Elder Btother は主張する。しかしながら、the Elder Brother の言う ochastity oと the Lady の主張する ochastity oに差異がある。そして the Elder Brother のいう Neoplatonism 的 ochastity oは本作品においては効力のないものであることを確認した。そして本研究で特に焦点を当てる Sabrina については、Milton 以前の作家が描いた Sabrina 像と比較した。その結果、Milton が他の作家と異なり、Locrine、Sabrina 親子の徳を重視し、Sabrina の死が Christ の受難をより強調するような描き方をしていることが明らかとなった。終幕では、婚礼を祝う場面が描写されていることに着目した。そして作品内で強調される点が親子関係、婚礼であることについて検証した。

第二章の流れに伴い、第三章では親子関係の内、the Lady と Sabrina が血の繋がりのない、精神的な母娘であることを検証した。共に母親ないしは母親代わりとなるものとの繋がりのある登場人物として、Comus と the Lady を比較した。Comus は最初、血の繋がりのない母親を拠り所とするものの、森でさまよう the Lady の存在に気が付いたために不完全な呼びかけに終わる。そして、the Lady を通して、むしろ血の繋がりのある母親 Circe を意識し、the Lady との繋がりを求め始める。その一方で the Lady は、キリスト教的要素が備わった ochastityöを希求し続け、結果ochastityöを具現する Sabrina と出会い、助けられ、Comus の魔法から解放された。Comus は両方の母親との繋がりを失ったが、それとは対照的に the Lady は精神的な母親とも言える存在と繋がり、さらに肉親との繋がりも回復することができるのである。A Mask においては、血の繋がり以上に、Sabrina との信頼関係を通して、精神的に繋がることによって、救出獲得に結びつくことが示唆されているのである。そしてochastityöの持つ力を信じた the Lady は、Sabrina と無意識的に繋がり、成熟したキリスト教信仰者として認められることになる。

第四章においては、õchastityöの聖書的な意味に着目し、A Maskでは一度も言及されないõcharityöとの関連について Christian Doctrine を用いて言及した。the Lady は、õchastityöの力のみでは Comus を完全に退けることはできない。しかしながら、Christian Doctrine におけるõchastityöに着目すると、男女を精神的に結びつける結婚の徳として定義づけられていることが明らかとなった。A Mask

の終盤に結婚を祝うイメージが描かれていたように、A Mask におけるõchastityö は結婚の重要な徳として描かれており、同時にõchastityöを象徴する Sabrina も同様の徳を備えていると言える。一方 Christian Doctrine におけるõcharityöの徳が、A Mask においては Sabrina に表されており、Sabrina はõchastityöを象徴するとともに、õcharityöも兼ね備えた川の守り神であると言える。一方 the Lady は仮面劇を通して、õtemperanceö(chastity)、õpatienceöという順に徳を高次元のものへと発展させる。そしてõchastityöだけでは退けられない誘惑を、最終的にõcharityöを備えた Sabrina が õbaptismö でもって、the Lady を、キリスト教を信仰する「成人」と認めることで救出するのである。

第五章では、本作品がギリシア・ローマ神話の要素が多分に描かれているのに対し、作品終盤に登場する Sabrina にキリスト教的要素が備わり、Christ を想起させる存在であることを確認した。本研究では、予表の考え方を用いて、Sabrina が極めて Christ に近い範例的存在として描かれていることについて検証した。そのことを示すものとして、the Lady 救出の過程でで登場する õhaemonyö、 õchariotö、 õbaptismöに注目した。 õhaemonyö、 õchariotö、 õbaptismö がそれぞれ Christ を暗示させるものであり、 the Lady を完全に救出する Sabrina に集約されていた。また、誘惑者 Comus は、 the Lady の弟たちの襲撃によって、完全に撃退されたのではなく逃走する。そして、 Sabrina ができることは、 Comus の魔力こそ解くことであるため、 最終的に Christ による救済を必要となる。そのため、 Sabrina が Christ を想起させるキリスト教的要素を多分に備えた川の守り神であると言える。

第六章においては、今までに論じてきた A Mask のテーマを念頭に置きつつ、Milton を男権論者として批判したと言われる Woolf の The Voyage Out と A Mask を比較検証した。 The Voyage Out における Woolf が受けた Milton からの影響は多く見られるものの、Woolf の反応は、肯定とも否定ともとることができる描き方もしている。 作品の誤読のために、Rachel は死に至るものの、Rachel が Milton の描く男性の暴力的支配に虐げられる女性の守り神 Sabrina に救いを求めていたことは明らかであった。 Woolf 自身も過去の男性による暴力的支配に悩み、Rachel にその苦悩を投影していた。Woolf 自身も Sabrina を演じたことから、Sabrina に救済の道を求めていたと考えることもできる。しかしながら、当

時 Milton を受容することが、容易ではなく、結局 Rachel の死という形で作品 は終わる。Rachel は、A Mask の the Lady と類似するのだが、the Lady のように 家族と再会することもできず、結婚も実らず、宗教でさえも捨て去り、A Mask の結末とは正反対の結果となる。その一方で、Woolf は現実世界では、苦しみ ながらも結婚し、作家 Virginia Woolf として誕生するのである。このことが、 Woolf が Milton を不安ながらも受容したことを示していると言える。

以上の各章の結論をまとめて、本論文の結論とする。Milton は Poems において、A Mask を集大成の作品と位置付けた。集大成となる作品に見られるキリスト教の範例的存在として、Sabrina と the Lady を作り上げた。特に Christ による救済を想起させるような存在として Sabrina は the Lady を救出する。それは、Milton 以前の作家の描く Sabrina 像とは一線を画すものであり、女性同士の連帯を強調するものであった。そして Milton の考える救済のテーマは「水」である。水の精である Sabrina は、the Lady を obaptismoでもって Comus の魔力から解放した。Milton が本作品で obaptismoを用いたことにも意図があった。それは、男女共に平等に施すことのできる救済的行為であると Milton が考えていたからだ。

そして the Lady による一貫したõchastityöの希求によって、õchastityöの象徴たる Sabrina が登場し、the Lady は救出される。Jung の理論を用いても、「水」は否定的な自分との対面をすることになるものではあるが、その先には救済があることも明らかにした。そして、Jung が説明しているように、Sabrina と the Attendant Spirit は両親代わりの存在であることには異論はない。

しかしながら、洗礼親ではõbaptismöを行えない。そこで Sabrina には別の役割が付与されている可能性が生じる。それは、Christ を想起させるような行為すなわちõcharityöを思わせるような行為でもって、困難にあるものを救うという救世主的役割である。A Mask においては、劇のテーマがゆえに、本来õcharityöとなるべき箇所がõchastityöに置き換わっている。しかしながら、Sabrina にõcharityöを想起させるような行為を描くことで、劇という装置を巧みに使い、観客に視覚を通じてõcharityöを示した。また、õcharityöには罪を覆う力がある。それゆえ、the Lady は、一旦は Comus の甘言に陥るものの、õchastityöの力を信じ、õpatienceöを備えた女性であるとして、Sabrina にõbaptismöでもって罪を雪

がれ、キリスト教を信仰できる成人であると認められるのである。

Milton は、女性を軽んじることなく、徳のある女性には賞賛の意を表し、Christ のような範例的存在として Sabrina と the Lady を描いていった。しかしながら、 自らの経験、時代によって写し出される Milton 像に苦しめられ、その影響を曖昧ながらも受容していった作家として Woolf が挙げられる。 Woolf は女性の不安、苦痛を主人公 Rachel に投影させ、最終的に死に至らせるものの、 Woolf もまた Sabrina を呼びだす詩歌に救済の手を求めていた。このように、Woolf も不安を抱えながらも、Milton の描いた Sabrina に救いを求め、共感したのである。

Milton は、自身の前期の集大成となる作品で、女性を主人公とし、女性にも Christ のような徳を備えていることを示したのである。そして、Sabrina や the Lady にみられる真のキリスト教徒に備わるべき徳を、後の作品 Paradise Lost、Paradise Regain'd、Samson Agonistes でも描き続けていったのである。

# Bibliography

- Adamson, J. H. õThe War in Heaven: The Merkabah.ö *Bright Essence*. Salt Lake City: U of Utah P, 1973. 103-14.
- Arai, Akira. õMilton in Comus. ö Studies in English Literature 42. (1965): 19-31.
- Athenaeus of Naucratis. *The Deipnosophists*. vol. 5. Ed. Charles Burton Gulick. London: William Heinemann Ltd, 1963. 316.
- Breasted, Barbara. õComus and the Castlehaven Scandal.ö *Milton Studies* 3 (1971): 201-24.
- Bush, Douglas. Mythology and the Renaissance Tradition in English Poetry. New York: Pageant Book, 1932.
- Carrithers, Jr., Gale H. õ*Poems* (1645): On Growing Up.ö *Milton Studies* 15 (1981): 161-79.
- Cox, Catherine I. õThe Garden Within: Miltonøs Ludlow Masque and the Tradition of Canticles.ö *Milton Studies* 31 (1995): 23-43.
- DeSalvo, A. Louise. Virginia Woolf's First Voyage. Totowa, N.J.: Rowman & Littlefield. 1980.
- Drayton, Michael. Poly-Olbion. Poly-Olbion by Michael Drayton Being the Fourth

  Volume of his Works. Ed. J. William Hebel. Oxford: the Shakespeare Head Press

  Saint Aldates Oxford May M CM XXXIII, 1961.
- Dubrow, Heather. õThe Masquing of Genre in Comus. ö Milton Studies 44 (2005): 62-83.
- Dugas, Don-John. õ õSuch Heavøn taught Numbers should be more than readö:

  \*Comus\* and Milton® Reputation in Mid-Eighteenth-Century England.ö Milton

  \*Studies\* 34 (1997): 137-57.
- Flannagan, Roy. õ*Comus*ö *The Cambridge Companion to Milton*. Ed. Dennis Danielson. Cambridge: Cambridge UP, 1989. 21-34.
- Forsyth, Neil. John Milton: A Biography. Oxford: Lion Hudson plc, 2008.
- Froula, Christine. õOut of the Chrysalis: Female Initiation and Female Authority in Virginia Woolf & The Voyage Out." Virginia Woolf Critical Assessments. Ed. Eleanor McNees. East Sussex: Helm Information, 1994. 57-83.

- Geoffrey of Monmouth. The Historia Regum Britannia of Geoffrey of Monmouth. Eds.

  Acton Griscom, M.A. and Robert Ellis Jones, S.T.D. London, New York,

  Toronto: Longmans, Green and Co., 1929.
- Gilbert, M. Sandra and Susan Gubar. The Madwoman in the Attic: The Woman Writer and the Nineteenth-Century Literary Imagination. New Haven: Yale UP, 2000.
- Haller, William. õHail Wedded Love.ö A Journal of English Literary History 13 (1946): 79-97.
- Hardying, John. The Chronicle of John Hardying. Ed. Henry Ellis. New York: AMS Press, 1974.
- Haslewood, Joseph. Et al ed. *The Mirror for Magistrates*. London: Lackington, Allen, and Co. Finsbury Square, 1815.
- Hawthorne, Nathaniel. *The Blithedale Romance*. Ed. Annette Kolodny. London: Penguin Books Ltd, 1986.
- ---. The Marble Faun. Ed. Richard H. Brodhead. London: Penguin Books Ltd, 1990.
- Hill, Christopher. Milton and the English Revolution. London: Faber and Faber, 1977.
- Hollis, Hilda. õöWithout Charity: An Intertextual Study of Milton & Comus. Ö Milton Studies 34 (1997): 159-78.
- Hunter, Jr. William B. The English Spenserians: The Poetry of Giles Fletcher.

  George Wither, Michael Drayton, Phineas Fletcher and Henry More. Salt Lake
  City: thr University of Utah Press, 1977.
- Johnson, Samuel. The Lives of the English Poets. The Works of Samuel Johnson, LL.D. vol.7. New York: AMS Press, 1970. Rpt. of Oxford and London: Talboys and Wheeler, 1825.
- Jung, C. G. The Archetypes and the Collective Unconscious. Trans. R. F. G. Hull, New York: Princeton UP, 1971.
- Kellet, Katherine R. õThe Ladyøs Voice: Poetic Collaboration in Miltonøs Mask.ö

  Milton Studies 50 (2009): 1-19.
- Kerrigan, William. The Sacred Complex: On the Psychogenesis of Paradise Lost.

  Cambridge, Massachusetts, London: Harvard University P, 1983.

- Kim, Julie H. õThe Ladyøs Unladylike Struggle: Redefining Patriarchal Boundaries in Miltonøs Comus.ö Milton Studies 35 (1997): 1-20.
- Kingsley, Charles. A New Forest Ballad. Poems of Charles Kingsley Containing the Saint's Tragedy Andromeda, and Other Poems 1848-1870. London: Oxford UP, 1913. 289-92.
- Kirkconnell, Watson. Awake the Counteous Echo. Toronto and Buffalo: U of Toronto P, 1973.
- Klein, Joan Larsen. õThe Demonic Bacchus in Spenser and Milton. ö Milton Studies 21 (1986): 93-118.
- Le Comte, Edward. õNew Light on the õHaemonyö Passage in Comus.ö PQ. 21 (1942): 283-98.
- Lee, Hermione. Virginia Woolf. London: Vintage, 1997.
- Leishman, J. B. Milton's Minor Poems. Ed. Geoffrey Tillotson. London: Hutchinson & CO LTD, 1969.
- Lewalski, Barbara K. The Life of John Milton. Oxford: Blackwell Publishing, 2008.
- ---. õMilton And De Doctrina Christiana: Evidences of Authorship.ö Milton Studies 36 (1998): 203-28.
- ---. õTypological Symbolism and the õProgress of the Soulö in Seventeenth-Century

  Literature.ö Literary Uses of Typology from the Late Middle Ages to the Present.

  Ed. Earl Miner. New Jersey: Princeton UP, 1977. 79-114.
- Lievsay, J. L. õMilton among the Nightingales.ö Renaissance Papers. (1959): 36-45.
- Madsen, William G. õThe Idea of Nature in Milton Poetry, ö Three Studies in the Renaissance: Sidney, Jonson, Milton. New Haven: Yale UP, 1958. 185-18.
- McGuire, Maryann Cale. Milton's Puritan Masque. Athens: the University of Georgia Press, 1983.
- Milton, John. Ad Patrem. The Works of John Milton. Ed. Frank Allen Patterson. Vol. I Part I. Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993. Rpt. of New York: Columbia UP, 1931. 268-77.
- ---. Another on the Same. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth
  Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 26.

- ---. An Apology for Smectymnuus. The Works of John Milton. Ed. Frank Allen Patterson. Vol. III part I, Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993. 280-366.
- ---. An Epitaph on the Marchioness of Winchester. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 21-23.
- ---. Arcades. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 46-49.
- ---. At a Solemn Musick. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 20.
- ---. At a Vacation Exercise. The Works of John Milton. Ed. Frank Allen Patterson.

  Vol. I Part I. Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993. Rpt. of New York: Columbia UP,

  1931. 19-22.
- ---. Christian Doctrine. The Works of John Milton. Ed. Frank Allen Patterson. Vol. XV, Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993. Rpt. of New York: Columbia UP, 1933.
- ---. Christian Doctrine. The Works of John Milton. Ed. Frank Allen Patterson. Vol. XVI, Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993. Rpt. of New York: Columbia UP, 1934.
- ---. Christian Doctrine. The Works of John Milton. Ed. Frank Allen Patterson. Vol. XVII, Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993. Rpt. of New York: Columbia UP, 1934.
- ---. The Complete Poems. Ed. John Leonard. London: Penguin, 1998.
- ---. The Complete Poetry of John Milton. Ed. John T. Shawcross, New York: Anchor Book, 1971.
- ---. Complete Prose Works of John Milton. Ed. Don M. Wolf, et al. 8 vols. New Haven: Yale University Press.
- ---. Comus. Comus and Some Shorter Poems of Milton. Ed. E. M. W. Tillyard and Phyllis B. Tillyard. London: Harrap & Co. Ltd, 1977.
- ---. Comus. The Riverside Milton. Ed. Roy Flannagan. Boston: Houghton Mifflin Company, 1998. 109-71.
- ---. Considerations Touching the Likeliest Means to Remove Hirelings out of the Church. The Works of John Milton. Ed. Frank Allen Patterson. Vol. VI. Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993. rpt. of New York: Columbia UP, 1933.

- ---. History of Britain. The Works of John Milton. Ed. Frank Allen Patterson. Vol. X.

  Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993. Rpt. of New York: Columbia UP, 1932.
- ---. Il Penseroso. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 32-36.
- ---. L' Allegro. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 27-31.
- ---. The Likeliest Means to Remove Hirelings from the Church. The Works of John Milton.
- ---. Lycidas. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 50-55.
- ---. A Mask. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 55-91.
- ---. A Maske: The Earlier Versions. Ed. S. E. Sprott. Toronto and Buffalo: U of Toronto P, 1973.
- ---. A Masque presented at Ludlow Castle, 1634. The Poems of John Milton. Ed. John Carey and Alastair Fowler. eds. London and Harlow: Longmans, 1968. 168-228.
- ---. Milton's Sonnets. Ed. E.A.J. Honigmann. New York: St Martings Press, 1966.
- ---. On Shakespear. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 24-25.
- ---. On the Morning of Christs Nativity. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition.

  Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy.London: Harcourt, Brace and Company,

  1951. 3-11.
- ---. On Time. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 18.
- ---. On the University Carrier. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds.

  Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company,
  1951, 25-26.
- ---. Paradise Lost. Ed. Alastair Fowler. Harlow: Longman, 2007.
- ---. The Passion. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 15-17.

- ---. A Paraphrase on Psalm 114. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds.

  Cleanth Brooks and John E. Hardy.London: Harcourt, Brace and Company, 1951.

  12.
- ---. Psalm 136. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy.London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 13-15.
- ---. The Reason of Church Government Ed. Frank Allen Patterson. Vol. III, Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993.
- ---. Song. On May Morning. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds.

  Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company,
  1951. 23-24.
- ---. õSonnets.ö *Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition.* Eds. Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company, 1951. 37-46.
- ---. Upon the Circumcision. Poems of Mr. John Milton: The 1645 Edition. Eds.

  Cleanth Brooks and John E. Hardy. London: Harcourt, Brace and Company,
  1951. 19.
- Nardo, Anna K. Milton's Sonnets the Ideal Community. Lincoln & London: University of Nebraska Press, 1979.
- Nicolson, Marjorie Hope. John Milton: A reader's Guide to His Poetry. New York: The Noonday Press, 1963.
- Noro, Kanakubo Yuko, Blanken, L. David. *Milton's* õAd Patremö, õDe Idea Platoniaö, and õNaturam non pati seniumö: —From Praise to Exhortation—. 『東京成徳短期大学 紀要』第 26 号 (1993): 207-24.
- Oram, William A. õThe Invocation of Sabrina.ö Studies in English Literature

  1500-1900 24.1. (1984) Houston: Rice University, 121-139. Academic Search

  Complete. Web. 1 May 2013.
- OøValle, Violet. õMiltonøs *Comus* and Welsh Oral Tradition.ö *Milton Studies* 18 (1983): 25-44.
- Parker, William Riley. Milton: A Biography. 2 vols. Oxford: Clarendon Press, 1969.
- Robert of Gloucester. Robert of Gloucester's Chronicle. Ed. Thomas Hearne. 2 vols.

  Oxford: Bagster, 1724.

- Rogers, John. õthe Enclosure of Virginity: The Poetics of Sexual Abstinence in the English Revolution." Enclosure Acts: Sexuality, Property, and Culture in Early Modern England. Eds. Richard Burt and John Michael Archer. Ithaca and London: Cornell UP, 1994.
- Shawcross. John T. õTwo Comments. Ö Milton Quarterly 7.4. (1973): 97-98.
- ---. With Mortal Voice: The Creation of Paradise Lost. Lexington: The UP of Kentucky, 1982.
- Shullenberger, William. Lady in the Labyrinth: Milton's Comus as Initiation.

  Madison, Teaneck: Fairleigh Dickinson UP, 2008.
- Simons, Louise. õ õAnd Heaven Gates Ore My Headö: Death as Threshold in Miltonøs Masque.ö *Milton Studies* 23 (1988): 53-96.
- Spenser, Edmund. *The Faerie Queene*. Eds. Thomas P. Roche, Jr and C. Patrick OøDonnell, Jr. London: Penguin, 1987.
- ---. Ed. Erik Gray. Indianapolis: Hackett Publishing Company, Inc.. 2006.
- Swain, Kathleen M. õAllegorical Poetry in Miltonøs Ludlow Mask.ö Milton Studies 16 (1982): 167-99.
- Tillyard, E. M. W. Milton. London: Chatto and Windus, 1961.
- Warner, William. Albions England. New York, Hildesheim: Georg Olms Verlag, 1971.
- Woodhouse, A. S. P. oThe Argument of Miltones Comus. OUTO 11. (1941): 46-71.
- ---. õComus Once Moreö UTQ 19 (1950): 218-23.
- Woodhouse, A. S. P., and Douglas Bush. A Variorum Commentary on The Poems of John Milton. Gen. ed. Merritt Y. Hughes. Vol. 2. Part 3. London: Routledge and Kegan Paul Ltd., 1972.
- Woolf, Virginia. *The Diary of Virginia Woolf.* vol. 5. Ed. Oliver Bell and Andrew McNeillie. San Diego, New York, London: A Harvest Book, 1985.
- ---. Freshwater, Ed. Lucio P. Ruotolo, New York and London: Harcourt Brace Jovanovich, 1976.
- ---. Orlando. Ed. Brenda Lyons and Sandra M. Gilbert London: Penguin Books, 2000.

- ---. A Room of One's Own. London: Penguin, 2000.
- ---. The Voyage Out. London: The Hogarth Press, 1971.
- ---. The Voyage Out. Ed. Lorna Sage. New York: Oxford UP, 2009.
- ---. A Writer's Diary Being Extracts from the Diary of Virginia Woolf. London: The Hogarth Press, 1959.
- The Holy Bible. King James Version. Grand Rapids: Zondervan, 2002.
- A Milton Encyclopedia. Ed. William B. Hunter, Jr. New Jersey: Associated UP, Inc., 1980.
- An Index to the Columbia Edition of the Works of John Milton. By Frank Allen Patterson assisted by French Rowe Fogle. Vol. I A-K, Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1993.
- An Index to the Columbia Edition of the Works of John Milton. By Frank Allen Patterson assisted by French Rowe Fogle. Vol. II L-Z, Tokyo: Hon-no-Tomosha, 1994.
- õamber.ö The Oxford English Dictionary. 2nd. ed. CD-ROM. Oxford: Oxford UP, 2009.
- õgluttony.ö *The Oxford English Dictionary*. 2nd. ed. CD-ROM. Oxford: Oxford UP, 2009.
- õmasque.ö The Oxford Encyclopedia of British Literature. 2006 ed.
- õmoly.ö *The Oxford English Dictionary*. 2nd. ed. CD-ROM. Oxford: Oxford UP, 2009.
- õvirgin.ö *The Oxford English Dictionary*. 2nd. ed. CD-ROM. Oxford: Oxford UP, 2009.

### 参考文献和書

- 新井明.『ミルトン』人と思想.東京:清水書院,1997.
- ---. 『ミルトンの世界 叙事詩性の軌跡』. 東京:研究社, 1980.
- ウィリアムズ,メリン.『女性たちのイギリス小説』. 鮎澤乗光・原公章・大平 栄子訳. 東京:南雲堂, 2005.
- ウルフ, ヴァージニア.『自分だけの部屋』. 川本静子訳. 東京:みすず書房,

2006.

- ---. 『ダロウェイ夫人』. 丹治愛訳. 東京:集英社, 2003.
- ---. 『フレッシュウォーター』. 中島俊郎訳. 東京:こびあん書房, 1992.
- 神谷美恵子.『ヴァジニア・ウルフ研究』. 東京:みすず書房, 1996.
- 私市元宏.『ミルトン ラドロウ城の仮面劇』. 京都:あぽろん社, 1992.
- 河合隼雄.『〈心理療法〉コレクション I ユング心理学入門』.河合俊雄編.東京:岩波書店,2014.
- 斉藤康代. Milton と『詩篇』(II) ギリシャ語訳「詩篇」とその周辺 」『東京 女子大学紀要論集』 37 (1987): 115-126.
- 才野重雄.『仮面劇コーマス』. 東京:南雲堂, 1978.
- 幸重美津子.「Miltonés Bogy の向こう側 ヴァージニア・ウルフのミルトン観についての一考察 」『英語英米文学論輯:京都女子大学大学院文学研究科紀要』第2号(2003):91-106.
- ジェブリー・オヴ・モンマス.『ブリタニア列王史』. 瀬谷幸男訳. 東京:南雲堂, 2007.
- 白鳥正孝. 『ミルトン研究ノート』. 東京: 弓書房, 1986.
- 鈴木繁夫.「『コウマス』研究の三段階」『上智英語文学研究』第 3 号 (1978): 99-112.
- ---.「夫婦は心友なのか:古典から中世キリスト教における友愛観の一断面」『言語文化論集』XXVIII. 1 (2006): 67-101.
- 団野恵美子.「ジョンソンの仮面劇とジェイムズー世」『超越する演劇』. 田中雅夫・飯沼万里子編. 東京:英宝社,2004.
- ナード,アナ・K.『ミルトンと対話するジョージ・エリオット』. 辻裕子・森道子・村山晴穂訳.東京:英宝社,2011.
- 西前孝.『ブライスデイル・ロマンス』.東京:八潮出版社,1984.
- 野村宗央.「A Masque presented at Ludlow Castle, 1634 the Lady が自らの力のみで Comus の誘惑を退けることが出来ない理由』『異文化の諸相』第 31 号. (2011): 21-35.
- 野呂有子.「英国昔話『夫がくれた三枚の羽根』に関する覚え書」『東京成徳短期大学紀要』第 14 号 (1981): 63-70.

- ---. 「英国昔話「ぼろきれ娘」に関する覚え書」『東京成徳短期大学紀要』第 13 号 (1980): 27-34.
- ---.「家父長制度のパラダイム 「父にあてて」における預言者的詩人 」『17 世紀と英国文化』、東京:金星堂、1995.
- ---.「道化としてのサタン、サルマシウスそしてチャールズー世 王権反駁論から『楽園の喪失』への軌跡 」『摂理をしるべとして』. 新井明、野呂有子編. 東京:リーベル出版, 2003. 53-76.
- ---. 「母と娘の脱く失楽園> 女権神授説と『フランケンシュタイン』における 「対等の配偶者」 」『神、男、そして女 ミルトンの『失楽園』を読む』. 東京:英宝社, 1997, 170-208.
- ---. 「Wuthering Heights における Shakespeare 的主題と Milton 的主題」『英文学論叢』第 53 号 (2005): 109-28.
- ファーバー,マイケル.『文学シンボル辞典』. 植松靖夫訳. 東京:東洋書林、 2005.
- フォースター、E M. 『フォースター評論集』. 小野寺健編訳. 東京:岩波書店, 2009.
- 舟橋美香.「犠牲の処女 レイチェル・ヴィンレス:ヴァージニア・ウルフの『船 出』』『杉野女子大学・杉野女子大学短期大学部紀要』第 24 号 (1987):132-142. 松浦暢. 『水の妖精の系譜』. 東京:研究社, 2002.
- ミルトン, ジョン.『失楽園』(上). 平井正穂訳. 東京;岩波書店, 2007.
- ---. 『ミルトン英詩全訳集 上巻』, 宮西光雄訳. 東京:金星堂, 1983.
- ---. 『楽園の回復・闘技士サムソン』. 新井明訳. 東京:大修館, 1982.
- ---. 『楽園の喪失』. 新井明訳. 東京:大修館書店, 1983.
- ãメルキゼデク.ö『ブリタニカ国際大百科事典』. 2011 ed.
- õ模範.ö『聖書大事典』. 3rd ed. 2001.
- ő予型, 予型論.ö『新キリスト教辞典』, 1991 ed.

õ予型論的解釈.ö『キリスト教大事典』, 12th ed. 2000.

第一章 口頭発表「A Masque presented at Ludlow Castle, 1634 に関する一考察 『1645 年版詩集』における位置づけ」

第 127 回 日本英語文化学会月例会 於日本大学 生産工学部 平成 26 年 3 月 8 日

第二章 本論文のための書き下ろし

第三章 「A Masque presented at Ludlow Castle, 1634 における
the Lady と Sabrina の精神的な結びつき」
(『サイコアナリティカル英文学論叢』第 34 号、平成 26 年)

第四章 「A Masque presented at Ludlow Castle, 1634 における őchastityöと őcharityö Christian Doctrine における定義から 」 (『<楽園>の死と再生一野呂有子教授還暦記念論文集一』、平成 26 年)

- 第五章 口頭発表「A Masque presented at Ludlow Castle, 1634 におけるキリストの予表としての Sabrina」 平成 26 年度 日本大学英文学会 5 月例会 平成 26 年 5 月 17 日
- 第六章 「A Masque presented at Ludlow Castle から The Voyage Out へ
  Woolf の Milton 受容における Ambiguity 」
  (『英文学論叢』第 59 巻、平成 23 年)